LA REVUY
EF@RMI

SOL!I DEO GLORIA

UL o
T, '.l'i_:"ﬂ

33, Ay FEpRpy k‘h“

'.l"'
o
13100 A - EN-Froven

J']""""IL!' {EQLE

F,

SOMMAIRE

Daniel ROBERT: Synodaux et Episcopaliens en
France au début du XIX¢ siécle ................

Prosélytes et Prosélytisme : Priére d'insérer de la
Communauté de Taizé (Fr. CHARLES-EUGENE,
Roger SCHUT?Z). Textes de Jean-Marc CHAPPUIS,
de participants au Colloque, de Robert OSTER-

MANN, de Karl BARTH, Pierre MARCEL .. ... .. 20
Pierre PETIT : Quelques livres cathcliques ........ 31
Le chrétien et I'Etat, conférence internationale . ... 48

N° 53 - 19631 'TRIMESTRIEL TOME XIV




LA REVUE REFORMEE

REVUE THEOLOGIQUE ET PRATIQUE
& lusage des fidéles, des conseillers presbytéraux et des pasteurs
publiée par la
SOCIETE CALVINISTE

Avec la collaboration de pasteurs, docteurs et professeurs
des Eglises réformées francaises et étrangeres.

COMITE DE REDACTION

Jean CADIER — Pierre COURTHIAL
Pierre Manrcrl. — Michel REVEILLAUD
André ScHLEMMER — A.-M. ScuMiDT

Avee la collaboration de : J. G. H. HHorryany, A.-G. MApTIN,
Picvre Perir, ete...

Directeur : Pierre Manrcen, D. Th.
I'résident de ['Association Internationale Réformée

Rédaction et commandes : 8, rue de Tourville, SAINT-GERMAIN-EN-LAYE
(Seine-et-Oise), France

ABONNEMENTS, ENVOIS DE FONDS ET DONS
se référer page 3 de la couverture

Prix de ¢e numéro : I' 4,50

(Franco de port et 15 % de réduction sur toute commande de numéros spéciaux de
« La Revue Réformée ». — Voir pages 3 et 4 de la couverture

A NOS ABONNES:

La Revue Réformée vous serait reconnaissante de bien vouloir régler
sans tarder 'abonnement 1963. Au requ de ce numéro, a l'ancien tarif
(Ct. p. 3 de la couverture du numeéro 52). A partir du premier juin, au
nouveau tarif (Cf. p. 3 de la couverture du présent numéro), que diverses
hausses de prix nous obligent & adopter. Merci.

- Les abonnements partent toujours du premier numdéro de chaque tome
(année ordinaire)

—- Tout abonnement qui n'est pas résilié au 31 décembre (par letlre
adressée « I'Administration de la Revue) est considéré comme valable pour
l'année suivante.

. — lLes abonnements doivent étre reglés dans les sic premiers mois de
Pannce. Les frais de rappel (1 F) sont a la charge des abonnés.




.

SYNODAUX ET EPISCOPALIENS
EN FRANCE AU DEBUT DU XIX® SIECLE

par Dariel ROBERT

L’étude du pasteur Roger BaARILIER (*) est une étude théorique
ou normative, dans laquelle sont invoqués des arguments, ou
considérations, d’ordre historique.

Nous ne prétendons point intervenir dans le débat d’ordre
théorique (en ce qui concerne ce débat lui-méme, nous serions
personnellement enclin & penser qu’en effet, comme M. BARILIER le
soutient, les arguments scripturaires et rationnels en faveur d’un
certain type e régime épiscopal — épiscopalisme non monar-
chique — ont été, en Suisse et en France, trop souvent et assez
ficheusement passés sous silence'!. Mais nous pensons, par contre,
que plusieurs des arguments d’ordre historique qui ont été invoqués
par M. BARILIER a l'appui de sa thése normative ne sont point
d’excellente qualité. Lorsque le contexte historique est mieux connu,
I'on s’apercoit, en effet, que ces arguments n’ont pas la valeur que
M. BARILIER leur préte, ou méme (cas du début du xix° siécle en
France) se retourneraient aisément contre son argumentation. Nous
précisons bien volontiers qu’il ne s’agit ici que de certains des
arguments d’ordre historique qui ont été invoqués, et que plusieurs
autres nous semblent, au contraire, trés solides? s,

Nous n’exposerons nos propres idées touchant le contexte
historique qu’a propos des faits que nous connaissons bien, les
ayant étudiés nous-méme >

(*) De la souveraineté de Dicu & la souveraineté du nombre. Analyse critique
du Régime presbytérien synodal, La Revue Réformée, N° 50, p. 1 & 26. X

1 A notre avis, les institutions existant actuellement en France (Conscils régio-
naux ct Consecil national avee présidents permanents) constituent un correctif
minimum au régime synodal pur. . )

Vbis En particulier (BariLier, p. 8, n. 22) I'argument du role « ¢piscopal » joué
par CaLviN pendant sa vie. Ci-aprés, nous en ajoutons nous-méme un (entretien
Onwvier-DresyMoNnT - Lacoste, 1802), .

2 M. BariLien, rédigeant son étude en 1939, n’avait pu avoir connaissance de
nos théses (1961) ni de notre recucil de Texles et documents... (1962); il parait avoir
ignoré nos bréves publications antérieures de textes « épiscopaliens » datant du
Premier Empire (dans B.S.IP.F., années 1955 et 1956).

1.



=

2 DANIEL ROBERT

A la fin du xvire siécle (p. 9-10 de M. BaRILIER; cf. p. 24),
Paul RaBauT et son fils ainé SainT-ETIENNE ont critiqué, de facon
plutot dure, le régime synodal. II importe de bien marquer ici que
ces critiques (la célébrité de leurs auteurs pourrait tromper) ne se
situent point dans I'abstrait, aprés une étude théorique, ou seulement
réfléchie : P. RaBauT et son fils étaient, lorsqu’ils ont émis au
sujet des synodes les opinions désabusées, sévéres méme, que feu
PANNIER avait relevées (sans trés bien comprendre dans quel
contexte elles s’inséraient 3), en plein conflit chronique avec le synode
de leur province, le Bas-Languedoc, conflit qu’éclairent les délibé-
rations méme de ce synode dans ses réunions successives : l'objet
du conflit étant I’établissement, souhaité par les RaBauT, de Comités
permanents dans lintervalle des sessions du synode, Comilés qui
auraient en pratique permis a P. RaBauTr de diriger la vie ecclé-
siastique; les trés vives résistances du syvnode (et, de méme, du
dernier synode national du xvin® siécle, celui de 1763), la lutte
permanente, expliquent assez les dures expressions des deux
RaBauT®; tout le probléme est de savoir si la dureté de ces
expressions est bien a4 leur honneur! A notre avis, méme si 'on
juge que les RaBAUT avaient raison sur le fond, ces circonstances
otent tout au moins la plus grande part de sa valeur a laspect
mordant de leurs critiques ®.

Plus tard, aprés la Révolution, un certain épiscopalisme nait
a nouveau, dans le protestantisme francais, sous le Consulat et
Empire. M. BARILIER n’a connu ce mouvement, a travers feu
PANNIER, que sous l'aspect des vues de D. ENCONTRE (BARILIER,
p. 9, 21). I 'a malheureusement apprécié d’une facon inexacte,
car il a cru (p. 9-10) que les Eglises Réformées de France se
dirigeaient, aprés la Révolution, comme avant, par le moven de
synodes ®; que donc D. ENCONTRE entendait réformer ou améliorer

3 L’article de PaNNIER, Calvin et Episcopat, qui est ici la source de M. BARILIER,
date de 1927. En 1940, E.-G. LEoNarRD devait élucider la question avec maitrise
dans son Histoire ecclésiastique des Réformés frangais au XVIII® siécle; mais
M. BaRILIER n’a pas utilisé ce travail important.

¢ Les sources, les délibérations des synodes, sont dans le recueil de Edm.
Huauks, Synodes du Désert. La question a été étudiée de trés prés par E. LEONARD,
op. cit.,, p. 100-133 particuliérement; de fagcon beaucoup plus bréve, par M. D. Licou,
L’Eglise Re('{ormée du Désert, « Rev. d’Hist. Econ. et Soc. », 1954, p. 162-164 (un
;l)zul(;i)mpru ent); et par nous-méme, Les Eglises Réformées (1800—;)830), p. 9-11.

5 Plus serein, donc plus intéressant (avec des idées analogues) se montrait,
en 1786, le pasteur de Bordeaux (cévenol), OLiviErR-DesmonT (LLEONARD, p. 192-193;
RoserT, p. 11; I'opuscule, Réflexions d'un Philanthrope, est rue des Saints-Péres :
il propose un « Conseil supérieur permanent »).

6 Erreur singuli¢re. Est-il besoin de rappeler que les Articles Organiques
de 1802 ne parlaient pas du synode national, et édictaient que les « synodes »
(régionaux) ne pourraient se réunir qu’avec I’autorisation du gouvernement (en
fait, ils ne se réunissaient plus dans I’ensemble de la France, depuis 1791-1793).
Jusqu’a 1872, les Eglises Réformées de France n’eurent donc pas de synodes.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 3

un régime synodal en cours de fonctionnement effectif . En fait,
nous pensons l'avoir établi sans qu’aucune contestation soit possible,
.| ’épiscopalisme de la période impériale est au contraire, pour
. I'essentiel, une conséquence de !’absence des synodes : en 1801,
avant la rédaction de la loi organique, les Réformés, rejetant toute
idée de fusion avec les Luthériens, avaient réclamé auprés du
gouvernement consulaire le rétablissement officiel de l'organisation
synodale ®. N’obtenant point ce qu’ils désiraient, ils s’efforcérent de
faire interpréter la loi nouvelle (celle de 1802, les Articles Orga-
niques) dans un sens qui piit, de cette organisation, sauvegarder
au moins l'essentiel?, en sacrifiant par exemple les noms pour
conserver les réalités. C’est seulement au bout de quelque temps,
et surtout lorsque l'administration des Cultes et tancé un préfet
qui avait paru favorable a la réunion d’un synode (décembre 1803),
et lorsqu’il parit évident que les mémoires remis 4 PORTALIS ou
4 BONAPARTE resteraient sans réponse, que l'on se tourna vers des
solutions plus éloignées de la tradition synodale, et notamment des
solutions semi-épiscopaliennes . Pendant toute la durée de I’Empire,
de telles solutions ont été proposées, sans avoir jamais suscité,
semble-t-il, un grand enthousiasme, ni méme beaucoup d’écho™. Il
importe en outre de mentionner que, dans une mesure trés difficile
a préciser, mais certaine, ces solutions plus éloignées de la tradition
synodale étaient associées en fait a des projets de « réunion » des
diverses communions chrétiennes entre elles, allant jusqu’a la
conception — que l'on prétait & NaroLEoNn — d'un culte national,
ou Eglise nationale, unique .

7 Nous ne pouvons avoir mal compris sa pensée, car il écrit (p. 9, li{;ne 12)
a propos du projet ENCONTRE : « Les synodes firent la sourde oreille » (en 1814).

M. BariLier, rappelons-le, n’a pu utiliser nos travaux. Quant & 1’absence de
synodes entre la fin de la monarchie et 1872, il ne I’a pas supposée possible. Tant
il est vrai %ue le sort de nos Eglises francaises au xix®, privées et de synodes et de
personnalités dirigeantes (inspecteurs ou évéques) est un sort étonnant, paradozxal.

8 L’on trouvera une discussion relativement détaillée, avec indications et bref
résumé des textes principaux, dans nos Eglises Réformées (1800-1830), p. 51-83;
la plupart des documents les plus importants dans nos Textes et documents...,
p. 19-57.

9 Eglises Réformées..., p. 91-105; Textes..., p. 60-86, 94-103.

10 LLa solution qui paraissait la meilleure a4 RaBaut-Durui, dernier fils de
P. RaBauT et représentant officieux des Eglises auprés du gouvernement, était celle
d’une organisation hiérarchique commune aux Luthériens et aux Réformés.

11 Indications précises sur ces solutions (soit luthéranisantes, soit semi-épisco-
paliennes) dans nos Eglises Réformées, passim, notamment p. 61-63, 87, 94-96,
174, 225; documents dans nos Textes..., p. 69-108, 174-197. 1.’on pensait qu’une telle
évolution serait agréable au gouvernement (ci-aprés, ’entretien OLivIER-DESMONT -
LLACOSTE, n° 4)

12°A ce sujet, les Eglises Réformées..., particuliérement p. 173-178, 184-185,
193-197, 223-224, 227; nos Textes..., p. 106, 110, 130-133, 143, 171-174, 192. Un texte
précieux émanant de Parchevéque J’c Paris sous la Restauration, Mgr pe QUELEN,
publié mais mal compris par son biographe, M. LimouvziN-LaMoTHE (1. I, p. 45-46)
confirme pleinement les sources protestantes.

Nous ne pensons pas qu’il convienne de porter un jugement défavorable sur
les projets luthéranisants ou semi-épiscopaliens, du fait ‘de leur association a des



4 DANIEL ROBERT

Le projet de Daniel ENconTrE, qui date de la Premiére
Restauration (juillet-aoat 1814), est plus intéressant encore parce
qu’il ne se situe pas dans un tel contexte de réunion, plus ou
moins autoritaire, des Eglises; que la sincérité de son auteur,
ni son désintéressement, ne peuvent ainsi en aucune matiére,
estimons-nous, étre suspectées. Nous pensons que I'apprécialion de
M. BarirLier est, sur ce point, parfaitement juste, et nous nous
sommes renconiré, méme dans les termes, avec lui, lorsque nous
avons donné notre propre appréciation de ce projet. ExcONTRE de
Iété 1814 " Mais ce projet, comme les précédents, étail destiné a
procurer un substitut auxr synodes interdits, dans les faits, par_la
volonté du pouvoir : cela est si vrai que son auleur y conserve
le nonr‘('lespecte) de synode pour désigner (sous le nom de synode
particulier) les réunions annuelles des inspecteurs d’une méme
région, et (sous le nom de synode général) les réunions, a tenir
tous les cinq ans, de la plupart des inspecteurs pour I’ensemble du
territoire national. Les mots anciens y eussent ainsi désigné une
réalité entiérement nouvelle : mais la permanence méme de ces
termes anciens montre que D. ENCONTRE eonmnaissait bien Dattache-
ment des Réformés de France au régime synodal : si son projet
sémi-épiscopalien, de tendance révolutionnaire dans I'ambiance
réformée francaise, s’efforce de respecter un vocabulaire traditionnel,
ce'n’est manifestement pas sans raison ®. ENCONTRE avait, sans aucun
doute, un tempérament de chef. Mais nous ignorons absolument,
dans Tétat actuel de la documentation, s’il eat osé s’opposer de
front au régime synodal, & supposer que ce régime ait effectivement
fonctionné.

Par la suite, les plans de réforme ecclésiastique, qui ont encore
été assez nombreux, furent d’esprit infiniment plus conforme aux

projets de « réunion » des Eglises. Mais il nous semble certain que cette association
contribue a expliquer que par la suite 'on ait fait un si complet silence sur les
projets e¢n question, qu’ils aient ¢été aussi complétement oubliés jusqu’a ce que
nous les ayons exhumés

13 (Pest le plan le plus connu d’ENcoNTRE (projet précis d’établissement d’ins-
pecteurs), celui auquel M. BariLier fait allusion p. 9, qui date de juillet-aofit 1814.
Plusieurs textes, d’esprit analogue, d’ENconTRrE, sont plus anciens : celui que
M. BanriLier cite p. 21, note 47, date en réalité de décembre 1810; le biographe
d’ENcONTRE, le pasteur BouRrcHENIN, I'avait daté de facon erronée; nous en avons
retrouvé le ms. daté (Textes..., p. 177-178). Voir ci-aprés.

14 M. BariLiER éerit : « Plus tard encore... une nouvelle chance de rétablisse-
ment de 1'épiscopat, sous forme d’inspectorat ccclésinstiquc » (projet de Dan.
ENcoxTRE) « fut perdue comme les autres... » (p. 9). Nous écrivions nous-méme :
« Il est permis de penser que, courant 1814, une bonne occasion a été manquée —
par suite des discordes entre Réformés et du caractére trés neuf, trop neuf des
vues d’ENCONTRE... » (Eglises Réformées, p. 268.) Les deux appréciations ont été
congues et rédigécs de fagon entiérement séparée.

5 Eglises Réformées..., p. 265-267; le projet dans les Textes..., p. 274-276. Nous
le redonnons ci-aprés.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 5

précédents francais : tous conservent les synodes ', Il reste — nous
nous rencontrons la encore avec M. BARILIER — que les projets
de la période 1804-1814, avec leur caractére & la fois audacieux et
précis, ont été l'objet d’un injuste, et trop radical oubli — non
seulement en raison du refus d’examiner les solutions non-synodales
(refus que signale avec raison M. BARILIER, p. 10) — mais parce
qu’ils rappelaient le souvenir d’'un temps que le « Réveil » avait
condamné et en quelque sorte rejeté dans le mépris et I’ignorance.

A titre d’exemple”, nous donnons ci-aprés, avec les notes
nécessaires, les parties essentielles de plusieurs documents

1. — une lettre antérieure aux Articles Organiques (RABAUT-
Durul, novembre 1801).

2. — un des mémoires antérieurs aux Articles Organiques :
le Mémoire « de Nimes » (vers le 1°° novembre 1801);
ces deux textes attestent I'attachement des Réformés au
régime synodal.

3. — le principal mémoire postérieur a ces Articles, dit des
Fonctionnaires publics (méme sens — été 1802).

A

4. — le premier texte de tendance semi-épiscopalienne : l’en-

tretien d’OLIVIER-DESMONT avec le colonel LACOSTE
(été 1802).

5. — le plus important des textes « luthéranisants » de
RaBaut-Dupul, la circulaire d’aoat (?) (1804).

6. — un texte du méme Dupul, opposé a I'idée d’épiscopat,
sa lettre au pasteur (épiscopalien) DURAND, de Ganges
(aotit 1805).

7. — le mémoire « épiscopalien » du méme DURAND (octo-
bre 1807).

8. — un texte d’ENCONTRE, antérieur 4 'Empire (décembre 1810).

9. — les « Articles » d’ENcONTRE et CHABRAND (ou « projet

ENCONTRE »), juillet-aout 1814.

% Nous avons étudié ces plans postérieurs a celui d’EnconTre, jusqu’a 1830,
dans les Eglises Réformées..., p. 314-316, 330-332, et nos Textes..., p. 317-336. D’au-
tres postérieurs 4 1830 mais antéricurs au synode national de 1872 (notamment les
projets de 1836, de 1839-1840 et de 1848-1850) seront étudiés dans un ouvrage, suite
de nos théses, auquel nous travaillons. De facon trés grossiére, ’on peut en dire
qu’ils ne sont pas sans ressemblance avec le régime frangais actuel.

.Y Nous ne pouvons évidemment donner ici tous les textes qui nous ont paru
a4 nous-méme intéressants, et que nous avons déja republiés en entier ou par
extraits. Nous choisissons des exemples typiques.



6 DANIEL ROBERT

N° 1. Lettre de Rabaut-Dupui, 23 novembre 1801 : pas de fusion
entre discipline luthérienne et discipline réformée ®.

« ..Hier soir [22] nous eGimes une conférence avec le citoyen
PorTaLls, chez lui®.. Je me suis opposé aussi® a I'établissement
des inspecteurs, qu’on voulait introduire dans la discipline des
Réformés, comme ils le sont chez les Luthériens. I1 m’a paru que
le principe d’égalité [pastorale]®, qui fait la base de notre organi-
sation religieuse, serait blessé : car celui qui inspecte est supérieur
a celui qui est inspecté, et il n’y a pas chez nous de hiérarchie
ecclésiastique ®. Nous n’aurons pas non plus de consistoires généraux,
comme en ont les Luthériens. L’uniformité qu’on voulait mettre
entre les Réformés et les Luthériens ne pourra pas avoir lieu%..

» La discipline sera conservée, avec les modifications utiles et
jugées telles par nous. Par conséquent, les consistoires [;] et les
synodes d’arrondissement toutes les années, les nationaux lorsqu’ils
seront demandés et il y aura un commissaire du gouvernement *.
Les Eglises adresseront les vocations (aux pasteurs) et elles seront
admises par le gouvernement, qui fera la nomination..*. Enfin
jugez si le citoyen PorTaLis est dans de bonnes dispositions. Il nous
a chargés de rédiger un projet d’arrété, de faire méme a la discipline
les changements exigés par le laps du temps et les circonstances,
et il demande cela promptement... »

a

18 A Orivier-DEsMONT, qui allait devenir pasteur-président de Nimes; lettre
publiée dés le recueil du comte BouLay pDE LA MEURTHE, Documents relatifs a la
négociation du Concordat, P., 6 vol. 8°, 1891-1897, t. IV, n° 1022 (p. 389-395). Nous
en avons donné i nouveau l’essentiel dans nos Textes..., n® 5 A (p. 25-27). Original :
Arch. Consistoire, Nimes.

19 PorTaLls, conseiller d’Etat, était, depuis peu, chargé par BoNaPARTE des
affaires concernant les Cultes. « Nous » parait désigner MarRON, pasteur de Paris;
MEeTzGeR, de Colmar, membre du Corps législatif, luthérien; et RaBaur-Dupui,
dernier fils de P. RaBaut, également du Corps législatif (Eglises Réformées, p. 60).

20 Dupur arrivait de Nimes; il vient d’expliquer que PonTaLis aurait préféré
que les pasteurs ne re¢oivent pas de salaire de I’Etat, idée a laquelle lui Dupul
8'est opposé.

2l Nous ra{'outons le mot « pastorale », afin de rendre plus clair le sens. Ce
sens n’est nullement douteux : Dupui, fils et frére de pasteurs, écrivait a un
pasteur.

2 ¢ Nous », ¢ notre », s’applique aux seuls Réformés. Noter la netteté des
formules : elle confirme notre interprétation des formules de P. RaBaut et de
RaBauT-SAINT-ETIENNE au sujet des synodes.

2 Que ce projet de discipline unique ait ¢été quelque temps (peu de temps)
envisagé par Ponrtaris, et par certains Luthériens et Réformés d’Alsace et de Rhé-
nanie, ne fait aucun doute (Eglises Réformées, p. 61-63; Genéve et les Eglises
Réformées, p. 71-73; Teuxtes..., p. 21-27; F.-G. Drevrus dans Cahiers de !'dssocia-
lmrrlqll;(t)eruninersimire de I’Est, Histoire et Sociologie Religieuses, Strashourg, 1962,
p. 59-70.

2 Comme sous le régime de I'Edit de Nantes, & partir de 1623.

25 Tel sera le régime, en Irance, de 1802 a 1905 (quelques modifications de
détail cn 1852).



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 7

N° 2. Mémoire « de Nimes », environs du 1 novembre 1801
(arrivé a Paris en décembre) : exposé et exaltation de
lorganisation synodale *.

« ..Les Protestants [réformés] sont régis pour leurs affaires
ecclésiastiques par un code de lois connu sous le nom de Discipline
des Eglises Réformées de France?. Ce code fut mis en vigueur sous
I'Edit de Nantes, et I'observation n’en a été suspendue que par le
tourbillon révolutionnaire, qui a manqué de tout détruire®. Il régle
la maniére uniforme de célébrer le culte, et le mode de consécration
des ministres veut qu’ils soient tous égaux en grade, et ne reconnait
aucune supériorité individuelle®. Il divise I’'Eglise Réformée de
France en arrondissements nommés provinces, les provinces en
colloques et les colloques en églises particuliéres. Un certain nombre
de laiques, nommés anciens, avec le pasteur, forment le consistoire,
dans lequel sont traitées toutes les affaires qui regardent I'Eglise, et
particuliérement celles qui ont trait au soulagement des pauvres et
a la surveillance des meeurs publiques. Les pasteurs et les députés
des Eglises particuliéres d’'un arrondissement déterminé, se réunissent
en Colloques pour traiter des affaires qui leur sont propres et pré-
parer les demandes qui doivent étre portées au synode provincial,
qui se forme par la réunion des ministres et des députés de toutes
les Eglises de la province®. Le synode approuve ou rejette les
délibérations des Colloques, place les Pasteurs dans les différentes
Eglises, suivant les convenances réciproques et jamais contre le vceu
d’une Eglise... Les décisions des synodes provinciaux ont force de
loi, & moins qu’on n’en appelle au synode national, qui se forme par
la réunion des députés, tant laiques que pasteurs, de toutes les pro-
vinces de France. On pourrait considérer les synodes provinciaux
comme remplissant les fonctions des évéques dans I'Eglise romaine,
et les synodes nationaux, auxquels on a rarement recours, comme
remplacant en quelque maniére la Cour de Rome.

% Au sujet de la date et des circonstances de l1a rédaction de ce mémoire, nos
Eglises Réformées, p. 64-65; nos Textes.., p. 34 (I’essentiel y est donné, n° 8,
p. 34-37;) une publication intégrale dés 185;7 (par Arm. Lobs, Rev. Droit et de
Jurisprudence a l'usage des Eglises Protestantes, t. XIII, p. 218-223). Bien c&u’ant_é-
rieur a la lettre de RaBauT-Dupul, nous le citons aprés, car il ne parvint Paris
qu’en décembre.

27 Par « lois », entendre : réglements ecclésiastiques, non pas lois de I’Etat.
Au sujet de ce recueil et de ses éditions successives, consulter les notices précises
du pasteur C.-L. Frossarp, B.S.H.P.F., 1886 (t. 35). RaBauT-Dupul le rééditera dans
son Répertoire, p. 1807.

28 Ce jugement n’a rien d’excessif; se reporter A nos Eglises Réformées, p. 21-45,
et aux études récentes qui y sont citées (Poranp, D. Licou, M= WEMYss).

, » Voir ci-dessus la note 22 (les deux fils survivants de P. Ramaur, POMIER,
Pancien pasteur, alors sous-préfet au Vigan, et Dupui, le laic, ont pris part a la
préparation du mémoire « de Nimes »).

% Les mémoires parisiens de la méme période (nos Textes..., n°s 6 et 12, p. 30
et 45 respectivement) « oublient » les colloques, utiles la oi les Eglises locales
étaient petites ct dispersées.



8 DANIEL ROBERT

» Sous I'Edit de Nantes, un Commissaire du Gouvernement
assistait aux synodes tant nationaux que provinciaux.

» L’établissement que I’Eglise Réformée de France attend...
parait devoir étre fondé sur ces mémes bases?®.. Bien entendu,
toutefois, qu’on lui fera éprouver® toutes les modifications conve-
nables, comme par exemple celle de soumettre 4 la sanction
du gouvernement les décisions des synodes sur le placement des
ministres.

» Il importe au Gouvernement d’'établir une surveillance suffi-
sante dans toutes les assemblées religieuses *...; mais, cette surveil-
lance établie, des réglements particuliers de simple police ne peuvent
étre pour lui d’aucun intérét. Il doit donc laisser 4 ’Eglise Protestante
le soin de faire & sa discipline les changements que le temps ou
les circonstances peuvent avoir rendus nécessaires3... »

N° 3. Mémoire « des Fonctionnaires Publics », juillet-aotit 1802 :
demande de rétablissement de lUessentiel de lorganisation
synodale ®.

« Les citoyens francais qui professent le culte protestant
[réformé] ont de toutes les parties de la République adressé au
gouvernement les expressions de leur reconnaissance®*.. Ils ont
néanmoins reconnu la nécessité de demander au gouvernement

31 « Etablissement » signifie simplement « régime légal » (le terme avait été
employé en ce sens dans certains documents gouvernementaux : nos Texztes...,
p. 13). Noter (‘uc le mémoire cherche a donner I'impression (sans mentir) que le
régime synodal fonctionnait réellement : or, le dernier synode national remontait
a 1763, les synodes provinciaux, sauf exception (Eglises Réformées, p. 33, 63, 67)
ne se réunissaient plus depuis 1791-1793.

82 Au < régime [synodal] suivi [jadis] dans le secret », & celui du xviure siécle.

3 Cette phrase, et les deux alinéas précédents, ont pour but d’étre agréables
au pouvoir. D’autres textes contemporains (nos Textes..., p. 28-33) vont plus loin
dans ce sens, presque jusqu’a la bassesse.

3 Cette phrase parait destinée a introduire la demande d’un synode national,
sans toutefois rendre impossib]e de faire des réformes par une autre procédure.

LL.e Mémoire « de Nimes » n’est pas isolé; lui-méme emprunte d’importants

assages, dans la partie que nous citons, 4 un texte rédigé (7 octobre 1801) dans
es Hautes-Cévennes, au Pompidou. Autres documents d’esprit analogue dans nos
Textes..., p. 28-50.

3% Ce mémoire, rédigé vers juillet 1802, trois mois aprés la promulgation de
la loi sur les Cultes (loi organique du 8 avril 1802, comprenant les Articles Orga-
niques des Cultes Protestants), réclame, sous une forme extrémement courtoise,
I’essentiel de ce que la loi nouvelle avait supprimé (au détriment de 'organisation
synodale traditionnelle) : il demande notamment le synode national, qu’il pro-
pose d’appeler « Commission centrale » (la loi, en effet, si elle mentionnait des
synodes régionaux, sans promettre leur réunion, ne soufflait pas mot du synode
national).

Circonstances, date, auteurs : Eglises Réformées, p. 91-92; Textes..., p. 92; publ.
ibid., p. 62-69; précédemment, Rev. de Droit et de Jurisprudence..., t. 1 (1884-1885),
p. 286-294.

% Cette reconnaissance ne semble pas avoir été feinte; pour la premiére fois
en France, le Lprinci{)e de I’égalité des cultes sous la protection de I’Etat était
clairement pose par la loi (et une loi qui entérinait une convention avec le pape).



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 9

quelques articles additionnels ou réglementaires, qui puissent suppléer
aux omissions importantes qui ont été faites dans la loi du
18 germinal dernier ...

Articles proposés®.

1. « La discipline ecclésiastique... continuera a étre observée...
jusqu’a ce que les amendements dont elle peut étre susceptible aient
été rédigés par la Commission centrale dont il sera parlé ci-aprés,
et approuvés par le gouvernement. »

Motifs : « ..I1 est important de désigner le corps ou l'autorité
ecclésiastique qui doit faire les changements qui seront soumis a
I’approbation du gouvernement... »

2. « Il sera formé une Commission centrale, composée d’un
Pasteur et d’un Ancien de chaque synode (régional), pris dans
leur sein®. »

3. « Il sera donné connaissance... de toutes les matiéres qui
devront étre traitées dans ces assemblées. »

4. « Cette Commission s’assemblera lorsque la majorité des
Eglises consistoriales en aura demandé la convocation, et que le
Gouvernement l'aura accordée*. »

5. « La Commission centrale pourra seule régler tout ce qui
concerne l’enseignement de la doctrine et la conduite des affaires
ecclésiastiques... Elle prononcera sur les appels, portés devant elle,
des décisions des synodes... »

6. « Tous les travaux de cette Commission seront soumis a
I’approbation du Gouvernement “. »

Motifs (art. 2-6) : « La loi.. ne fait aucune mention des
synodes nationaux établis par la discipline ecclésiastique... et qui
se sont assemblés avant et aprés la Révocation de I’Edit de Nantes,
méme au sein des plus violentes persécutions... Il est cependant trés
important, et pour les fidéles et pour le gouvernement, que cette

37 Présentation habile : le gouvernement est prié de compléter sa loi, non pas
de la modifier.

% Le mémoire propose des articles, lesquels sont (généralement plusieurs 2 la
fois) flanqués de motifs (portés en marge). .

3 (’est, moins le nom, le synode national (voir, ci-aprés, les motifs des arti-
cles 2 a 6).

;0 Précaution pour ne pas inquiéter le gouvernement (de méme, les articles 3
et 6).

& Les Eglises consistoriales, groupes de 6.000 ames (en principe) étaient, de
par la loi d’avril 1802, scules reconnues du gouvernement. Les groupes plus petits
étaient regroupés dans ce cadre trés artificiel. Le mémoire (art. 18-25) demande
loin la reconnaissance des (vraies) Eglises locales.

2 Afin d’obtenir force de loi, valeur exécutoire.



10 DANIEL ROBERT

autorité ecclésiastique soit conservée®. Les Protestants [réformés]
tiennent beaucoup au maintien de ces synodes nationaux, méme a
leur dénomination. Ils les considérent comme les gardiens et les
défenseurs de la foi de leurs péres; comme les arbitres de leurs
différends religieux; comme le lien des Eglises entre elles®. Le
gouvernement est intéressé a4 maintenir une autorité... qui dans les
temps les plus orageux a maintenu le peuple dans I'obéissance aux
lois et le respect pour le gouvernement établi. Cette autorité est
puissante pour faire le bien, impuissante pour faire le mal. Elle
est sous la main du gouvernement, qui connait & Pavance les
matiéres qui doivent étre traitées... qui en autorise la tenue et la
durée... et qui peut approuver ou rejeter ses décisions ®... Il est
trés probable que Ja premiére session de ce synode national, ou si
on l'exige * de cette Commission centrale remplira le but que I'on
se propose. Alors il ne sera de longtemps nécessaire d’en convoquer
une seconde ... »

N° 4. Entretien d’Olivier-Desmont avec le colonel Lacoste ( juil-
let 1802) : tendance semi-épiscopalienne ¥

[Au début de I’entretien, le pasteur a réfuté I'affirmation de son
interlocuteur catholique, selon laquelle les Protestants seraient, par
essence, républicains. LACOSTE a riposté qu’a tout le moins I'organi-
sation ecclésiastique des Réformés présentait un caractére « tout
républicain ». OLIVIER-DESMONT concéde qu’en France le fait est
exact, pour des raisons toutefois purement historiques*; il pour-
suit :]

Olivier-Desmont : « ..Mais vous auriez tort d’imaginer, Mon-
sieur, que les Protestants de France soient ennemis jurés de
I’épiscopat et de la hiérarchie ecclésiastique réduite a ses justes

8 En fait, il se serait agi de la rétablir (dernier synode national au Désert,
1763, donc prés de quarante ans plus tot).

¢ ]J1 est parfaitement clair que I’absence de tout synode (et en méme temps
de toute autorité « épiscopale »), a, au xix® siécle, contribué a I’état anarchique
dans lequel ont vécu les Eglises de France.

$5 Argumentation adroite et chaleureuse. En réalité, I'assemblée une fois réunie,
il eat été plus difficile au pouvoir de rejeter ses décisions, que de retarder (méme
indéfiniment) sa réunion.

% Si I’on exige le changement de nom.

¢7 Encore une précaution. L.e mémoire, trés long, traite par la suite de beau-
coup d’autres questions, notamment de celles des Eglises locales.

8 [.’essentiel de ce texte, et de deux autres qui le complétent (voir ci-dessous,
note 54) a été publié par nos soins dans le B.S.H.P.F.. 1956 (t. 102), p. 237-241;
cf. nos Eglises Réformées.., p. 95; nos Tertes.., p. 72. l'’entretien, qui semble
avoir été réel, daterait des 19 et 22 juillet 1802; sa rédaction du 26. Nous sommes
informé de sa rédaction par une lettre d’aout 1802, mais la seule copie que nous
en ayons lue date de janvier 1811 (elle se trouve & Genéve : Arch. d’Etat, Docu-
ments de la Cie des Pasteurs, P 36, pi¢ce 24) : nous admettons qu’OLiviER-DESMONT,
pasteur-président de Nimes, a reproduit exactement en 1811 son texte de 1’été 1802.

® Son argumentation appuie donc, bien mieux que certains des textes que
M. BaniLiEr a invoqués, la these qu’a soutenue ce pasteur dans la Revue Réformée.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 11

bornes *... Qu'on adopte en France le rit anglican, qu’on établisse
des évéques, qu'on fasse de BoONAPARTE le chef de I’Eglise gallicane
et qu’on renonce A lautorité de la Cour de Rome.., qu’on s’attache
seulement aux principes fondamentaux du christianisme en laissant
de coOté les dogmes polémiques... et vous verrez, Monsieur, si nous
sommes éloignés d’adopter parmi nous I'épiscopat. Il me semble qu’il
aurait été aussi facile 4 Bo~NAPARTE d'exécuter ce plan que celui
qu’il a préféré*. »

Lacoste : « Vos anciens laiques, vos synodes, tout cela fera
toujours ombrage au Gouvernement... On verrait [par contre] avec
plaisir que vous eussiez des évéques, un clergé gradué. »

Olivier-Desmont : [Les assemblées ecclésiastiques, des consis-
toires au synode national, correspondent a celles de I’Etat, des
Conseils municipaux au Corps législatif.] « Pour mettre un dernier

i | chainon a cette hiérarchie... il n’y a qu’a demander au Gouvernement |
qu’il mette un chef ecclésiastique a la téte de I’Eglise protestante /
de Paris®; lequel sera chargé de rapporter toutes les affaires des
protestants qui regardent leur culte, au Conseiller d’Etat PorraLIS...

Il ne reste plus... que de fixer des époques plus ou moins éloignées
pour les synodes nationaux®, et de placer un chef permanent
a (sic) ’Eglise de Paris, qui n’aura nulle juridiction sur les Eglises,
«'mais qui sera toujours auprés du Gouvernement...*. »

50 D’un épiscopat qui ne revétirait point le caractére « monarchique » de
I’épiscopat catholique-romain (ci-apreés, « le rit anglican »).

51 Que penser que cette opinion ? Il semble certain (Eglises Réformées, p. 49-51,
avec citation du texte fondamental du Mémorial de Sainte-HHéléne) que, avant la
signature du Concordat avec le pape, BoNAPARTE avait regu de plusieurs de ses
conseillers (les plus hostiles au catholicisme) la suggestion de faire, d’un culte
assez analogue a l’anglicanisme. la religion officielle de la France; « il est sfr...
(aurait dit NaroLEoN a Sainte-Héléne) que sur les ruines ou je me trouvais placé,
je pouvais choisir entre le catholicisme et le protestantisme... »; NaPOLEON, selon
la méme source, aurait affirmé qu’il avait rejeté cette idée parce qu’elle eft divisé
les Frangais : « ..j'aurais créé en I'rance deux grands partis... » (sentiment confirmé
par THIBAUDEAU, Mémoires sur le Consulat, p. 156). Quant & savoir quel accueil les
Réformés auraient réservé A ce plan, si BONAPARTE D’avait fait sien, la question
est obscure; nous inclinerions A croire qu’ils se seraient eux-mémes divisés.

Toujours est-il que, jusqu’a la veille de la chute de NaroLEoN (jusqu’a la fin
de I’hiver 1812-1813), I’on a, Enl'plusieurs reprises, évoqué i nouveau cette possibilité
de « religion nationale » [Eglises Réformées, p. 177-178, 184-185 (1804-1805);
p. 193-200 (1906-1807); p. 223-227 (1809-1813)]. Ci-aprés, n® 5, n° 8.

52 L’on peut ici se demander si OLIVIER-DEsSMONT avait un nom dans D’esprit.
Pour bien des raisons, nous doutons qu’il ait souhaité que le pasteur de Paris,
ManrroN, pit occuper cette place éminente.

53 Donc OLiviER-DESMONT ne renonce pas aux synodes : il entend combiner ou
concilier synodes et hiérarchie.

. % « Aucune juridiction » parait signifier non seulement que ce « chef » n’au-
rait pas les pouvoirs d’un archevéque catholique-romain, mais qu’il serait flanqué
d’un Conseil, ou Commission, ou %omite’, dont P’avis 'aurait lié (il aurait repré-
senté, ct non dirigé, ce Conseil) : cette précision est apportée par une lettre
d’OLivieR-DesyoNT 24 RaBauT-Dupui, du 7 septembre 1802 (Arch. Consist. Nimes,
C 9, picce 5; B.S.H.P.F., 1956, p. 241); des Commissions analogues auraient Sléﬁé
dans cliaque département; elles auraient été composées de trois pasteurs et de
quatre laics.



12 DANIEL ROBERT

Lacoste : « ..Je sais qu’on vous accorderait des évéques qui
iraient de pair avec les nbtres®:... Vos synodes sont redoutés. »

Olivier-Desmont : « ..Si le Gouvernement a des vues sur la
réunion des cultes chrétiens en France.. il n’y a qu'un synode
national qui puisse y concourir efficacement ... »

Ne° 5. Circulaire de Rabaut-Dupui aux Eglises, aout (?) 1804 : vues
« luthéranisantes » %,

[Bienveillance et bienfaits du gouvernement:] « il est donc
permis de se livrer au doux espoir de voir nos Eglises parvenir a
un degré de prospérité dont elles n'ont jamais joui en Irance, pas
méme sous HENR1 IV.

» [Cependant], il reste beaucoup i faire encore, et ce n’est pas
le moins difficile... Je me permettrai donc d’exposer sommairement
mes idées et mes vceux...

» Je parlerai d’abord de la Discipline Ecclésiastique des Eglises
Réformées de France. Elle fut dressée au premier synode national
qui se tint & Paris, en 1559. Depuis lors, et jusqu’a son impression
par M. d'Huisseau, en 1666, elle a été corrigée et additionnée par
les divers synodes nationaux qui se sont tenus. Son dernier article
porte expressément que si lutilité de UEglise le requiert, ces articles
pourront étre changés mais seulement par lavis et consentement
d’un synode national ®.

# L gpoment est arrivé ol il devient utile, mvantageux, indis-
pensable méme iz faire i notre discipline les changements, corrections
et suppressions_exigées par les circonstances avantageuses ou se
trouvent nos Eglises, les temps ou nous sommes arrivés, le refroi-
dissement du zéle et de la piété, qui rend inadmissible cette sévérité

55 Une lettre qui est de 1808, mais qui concerne les faits de 1801, avant les
Articles Organiques, affirme que PorTaLis avait alors proposé aux Luthériens
d’avoir « des évéques et chefs ecclésiastiques » (METZGER & BILLING, publ. B.S.H.P.F.,
1899, p. 429). Voir plus loin le texte n° 8 (ENCONTRE, 1810).

5 QLIVIER-DESMONT interpréte donc Dintroduction éventuelle d’évéques dans
les Eglises Protestantes comme un premier pas vers une réunion future des cultes.
Il précise que cette réunion exigerait, outre la décision du synode, des réformes
sérieuses A l’'intérieur de I’Eglise catholique.

Un autre pasteur du Midi, moins connu, Simon LoMBARD, exprima un peu
plus tard, en 1803-1804, des vues assez analogues : « ...J’ai toujours vivement désiré
(iuc nous eussions ou des évéques — tels que ceux des temps apostoliques — ou
des Comités, savoir un Comité central et permanent qui representit le synode
national, et des Comités d’arrondissement... » (mars 1803). Ses lettres (A RaBauT-
PoMIER, le deuxiéme fils de P. RaBauT) ont ¢té publiées par le pasteur Jean BARRAL,
Du Désert au Réveil, Simon Lombard, Dieulefit, 1938, p. 226-227 et 236-238. Nous
en avons redonné I’essentiel (Textes..., n® 28, p. 86-88) .

% Document découvert par F. KunN vers 1900 (extraits B.S.H.P.F. 1900,
p. 383-385, assez fautifs); consulter nos Eglises Réformées..., p. 175-176, et nos
Textes...,, p. 108-113. RaBauT-Dupul agissait & Paris en tant que représentant offi-
cieux des Eglises.

58 L’on verra plus loin quelle procédure pratique Durul suggére a défaut de
synode national, sans en rejeter théoriquement l’idée.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 13

¢évangélique qui, dans les premiers temps de la Réforme, concordait
avec les meeurs et la piété de nos Péres...

» En s‘occupant de cet important objet, il sera trés essentiel
d’examiner s’il ne serait pas avantageux pour les Eglises d’aban-
donner les formes démocratiques de notre gouvernement ecclésias-
tigue, et d'adopter une espcéce de hiérarchie individuelle, qui se
rapprocherait lavantage de celle déja établie dans les divers cultes
chrétiens . 11 v a de trés fortes raisons (ui militent en faveur de
cette innovation. Personne n'ignore combien notre gouvernement
démocratique a fourni contre nous de puissantes armes a la
calomnie ®. Avant la Révolution. nous étions présentés 4 nos persé-
cuteurs comme les ennemis du gouvernement monarchique... Depuis
la Révolution et méme encore aujourd’hui, ne nous fait-on pas la
méme inculpation ? Ne nous accuse-t-on pas d’avoir provoqué,
soutenu ce terrible événement politique et participé a tous ses
exces © ?

» D’'un autre co6té, nous avons tout lieu de présumer qu’en
adoptant la hiérarchie de I’Eglise Anglicane ou de I’Eglise Luthé-
rienne, nous serions plus agréables au gouvernement, que nous
aurions des rapports plus directs avec lui® et que le sort de nos
Eglises pourrait en étre considérablement amélioré.

» Déja plusieurs ‘pasteurs’ m'ont fait connaitre leurs sentiments
sur cette matiére; ils adopteraient volontiers la hiérarchie établie
dans I'Eglise de la Confession d’Augsbourg par la loi du 18 ger-
minal an X (vovez cette loi) ®. Un grand avantage que nous retire-
rions de I'adoption de cette hiérarchie luthérienne, c’est qu’elle
ameénerait enfin la réunion des deux cultes calviniste et luthérien,
depuis si longtemps désirée et toujours mise en probléme®. Les
esprits sont aujourd’hui bien disposés, et le rapprochement s’opérerait
sans peine, surtout si le gouvernement n’y mettait pas des obstacles.

5 I.’idée était apparue dans la correspondance de Durur (Nimois) avec Nimes,
sous une forme encore vague, dés la fin d’aoiit 1802, donc quelques semaines seule-
ment aprés la remise du mémoire des fonctionnaires (n® 2) : la lettre est donnée
dans nos Textes.., p. 71. Pour le cas oit ce mémoire ne produirait pas lUeffet
souhaité.

60 Méme idée dés 1802 dans Pentretien Orivier-Desmont-LacosTE (n° 4) et
(imprimé en 1804, Nimes) dans le recueil de Discours du pasteur Silva BLacHON.

61 Trés probablement sincére : les RaBauT, en 1793-1794, étaient « Girondins »,
ainsi que la majeure partie (Montauban fait exception) de la bourgeoisie protes-
tante. Rien ne serait plus faux que d’imaginer cette bourgeoisie (a cette époque
comme & d’autres) a4 la pointe de ’extréme gauche.

% Rapports simplifiés, le gouvernement sachant qui rencontrer.

8 La partie des « Articles Organiques » de 1802 qui concerne les Luthériens.
Parmi les pasteurs dont parle Dupul, il est trés vraisemblable que figuraient les
présidents des consistoires de Paris (MarroN) et de Nimes (OLiviEr-DEsMONT) : le
sasteur de Paris, Fréd. Mestrezat (Genevois), affirme de fagon nette dans une
ettre du 18 juillet 1804, conservée a la Bibl. de Genéve (nos Terxtes..., p. 106-107).

& Rapatt-Duevi, vu Uimpossibilité de faire fonctionner le régime synodal,
avait done complétement changé d’avis depuis novembre 1801 (n° 1). Sur le fond,
noter qu’en cent soixante ans la situation a bien peu changé !



14 DANIEL ROBERT

Rapprochement mémorable, qui opérerait des rapprochements plus
mémorables encore ®.

» Mais en supposant que les grands avantages qui résulteraient
d’une aussi majeure innovation dans notre discipline ecclésiastique
ne fussent pas assez bien sentis ou appréciés et que le voeu général
fut pour subsister in statu quo, il faudrait alors s’occuper de la
formation des synodes d’arrondissement ¢ et solliciter la convocation
d’un synode national ou y suppléer par une correspondance générale
et le choix d’'une Commission chargée des intéréts généraux . Il ne
faut pas se dissimuler que l'on éprouve de grandes difficultés a
obtenir la permission de s’assembler en synodes, et surtout en synode
national ®. On pourrait méme avec raison mettre en question s’il
est prudent ou politique de demander cette permission, lorsqu’on
a la certitude d’étre refusé. Nous avons I’exemple récent d’'un pasteur
d’un département qui a eu limpolitique (sic) de demander la
permission de s’assembler et a qui elle a été refusée, malgré Plavis
favorable du préfet®. Ce refus ne doit pas étre interprété en mal
contre les Protestants, il tient 4 d’autres vues politiques™... »

[Plusieurs autres sujets, « accessoires ».]

N° 6. Lettre de Rabaut-Dupui @ Malignas-Durand, aotit 1805 : contre
Uépiscopat ™.

« ..Si 'on obtient le synode d’arrondissement ™, ne pourrait-on
pas se passer du synode national, et trouver un moyen de corres-
pondance qui put faire connaitre le voeu de la majorité ? Cet objet
mérite d’étre pris en trés grande considération. Celui dont vous me
parlez ne mérite pas moins, nous donner une hiérarchie ecclésiastique
serait avantageux, sans doute, sous plusieurs rapports, et plusieurs

6 Le sens de cette phrase n’est pas doutcux : I'union luthéro-réformée facili-
terait un rapprochement avec les Catholiques. 1.’explication en est fournie par un
ms. de Dupul (datant de 1807 ou 1808) conservé a la Bibl. de la rue des Saints-
Péres (Ms. 321, folio 190); ct, dés 1804, par d’assez nombreux textes (dont nous
avons publié les plus intéressants : nos Textes..., p. 106, 130-132); sur « I’ ¢« atmo-
sphére » a la fin de 1804, a4 I’époque du couronnement impérial, les Eglises
Réformées..., p. 173-185 : I'on a alors parlé trés sérieusement a Paris d’union de
toutes les Eglises, et certains Protestants en ont été fort alarmés, au point d’hésiter
d assister au sacre de Napoléon.

66 Ceux que la loi de 1802 accordait, au moins « sur le papier ».

67 Solution minima : quelque chose d’analogue au Conseil national dans le
régime actuel des Eglises Réformées en France.

6 Euphémisme (voir les phrases suivantes).

6 Il s’agit de la Drome et du pasteur LomBaRrD-LacHaux, de Crest, ex-conven-
tionnel montagnard. Au sujet de cette affaire (décembre 1803), nos Eglises Réfor-
mées..., p. 92-94.

0 Dupur veut dire ici que la non-convocation des synodes vise en réalité a
empécher les Catholiques de demander des assemblées d’évéques (c’était ce que
PorTaLls avait écrit au préfet de la Drome).

71 Nos Textes..., p. 135-137 (d’aprés une copie de la Bibl. de la rue des Saints-
Péres). Répond apparemment 4 une lettre perdue de MaLigGNAs-Duranp qui pronait
I’épiscopat (voir ci-aprés le n° 7).

2 La réunion de ces synodes (régionaux).



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 15

Protestants trés éclairés sont de ce sentiment, mais de quelle nature
doit étre cette hiérarchie ? C’est 1la le point le plus difficile a
résoudre; I'Episcopat présenterait sans doute tous les avantages que
vous développez, mais de combien d’obstacles cet établissement ne
serait-il pas environné ? J'en trouve deux principaux?® l'un qui
proviendrait de l'opposition qu'y formerait le Clergé Romain qui,
4 coup sar, verrait dans les évéques réformés les successeurs des
évéques romains; le peuple réformé serait aussi un obstacle difficile
4 surmonter. Cette innovation... lui paraitrait d’une dangereuse
conséquence pour la pureté de la doctrine et les principes de la
Réforme, il y verrait une hétérodoxie... Cette opinion des Protestants
francais sera partagée par ceux de la Suisse, de la Hollande, des
Etats-Unis, et les nombreux presbytériens de I’Angleterre.

» L’exemple de I’Episcopat de I’Angleterre chez lesquels (sic)
s’est introduit le relichement dans la morale et dans le dogme, une
scandaleuse mondanité * — cet exemple, dis-je, ne serait pas propre
a opérer le succés de ce systtme. Un jour peut-étre, I’Episcopat
servira d’échelon a la Réforme pour s’introduire en France®, mais
[la situation] ne me parait [pas] favorable encore. Nous sommes
trop chrétiens; quand nous serons plus tiédes, nous adopterons une
forme nouvelle, et la Providence aménera un jour, ou toutes les
sectes chrétiennes réunies verront leur zéle se ranimer et les prin-
cipes du christianisme se professer dans leur pureté. Ce qui convient
le mieux selon moi en ce moment, serait d’adopter les formes
luthériennes...

» Il faut ajouter.. une observation importante..., c’est qu’il ne
suffirait pas pour établir des Evéques d’avoir 'assentiment général
d’'un synode national, méme de toute la population protestante, mais
il faudrait encore celui du Gouvernement, et certes. nous devrions
nous attendre a un refus formel de sa part, quand ce ne serait qu’a
cause des dépenses qu’il serait obligé de faire... »

N° 7. Mémoire épiscopalien du pasteur Malignas-Durand, octo-
bre 1807 ™.

[L’isolement des Eglises nuit a leurs intéréts comme a ceux
de I'Etat.] « L’établissement de I’épiscopat me paraitrait le plus

8 Ce ne sont pas, il est utile de le noter, des objections de principe.

™ Dupul, dans ce passage, semble affirmer que les évéques de I’Eglise d’Angle-
terre manquent de foi (¢ dogme »); un peu plus loin, il écrit : « Nous sommes trop
chrétiens » [pour I’épiscopalisme].

s Des Eglises Protestantes épiscopaliennes feraient progresser en France le
protestantisme (explication dans les lignes suivantes). ..

6 Publi¢ par nos soins, B.S.H.P.F. 1955 (t. 101), p. 214-218; original Arch.
Consist. Nimes (était adressé a OLIVIER-DDESMONT). A

Isaac MALIGNAS-DURAND (vers 1744-1830), des Basses-Cévennes, avait été pas-
teur-président a4 Ganges (Hérault): se retire ensuite a Monoblet (Gard), son lieu
d’origine. Son épiscnpalisine est attesté dés 1805 (lettre précédente).



16 DANIEL ROBERT

convenable et le plus utile parce qu’il mettrait ’'Eglise Réformée
en rapport avec la forme du gouvernement, avec la forme de ’Eglise
Romaine, serait dans le temps futur un acheminement a une heureuse
réunion”, donnerait en attendant du relief, exciterait une grande
émulation, et produirait divers avantages importants ™,

» Si on juge cet établissement impraticable, il faut chercher
un autre mode, mais qui soit calqué sur la forme actuelle des Eglises.
» L’établissement des Comités me parait s’écarter du but™..

» La loi du 18 Germinal n’établit dans la forme de I'Eglise
Réformée que des Eglises Consistoriales et des Présidents ®. Donner
de l'extension & l'un et a l'autre, c’est aller au but sans s’écarter
du principe.

» En partant de cette idée simple, j'estime qu’on devrait
demander [au pouvoir] d’ériger un nombre déterminé d’Eglises
Consistoriales en Eglises de la premiére classe, et leurs Présidents
en Présidents Supérieurs. »

[Suivent détails : six a huit Eglises de 17 classe, dont les
seuls présidents correspondraient avec le gouvernement, les autres
passant par leur intermédiaire ®.]

« ..Nous obtiendrons la réalité de I’Episcopat sans en avoir
le nom. »

N° 8. Note remise par D. Encontre en décembre 1810 : nécessité
d’un ordre autoritaire ®.

« ..Il est réel que nous n’avons point d’organisation, et que
nous n’allons plus que comme une roue qui tourne encore pendant
quelque temps, quoique le ressort qui la mouvait soit cassé... Point
de bonne réponse a faire aux catholiques qui nous reprochent sans
cesse de vivre dans une anarchie totale...

77 Avec les Catholiques; voir ci-dessus, note 65.

7 Noter le caractére de ce raisonnement, tout pragmatique. Une lettre du
pasteur Silva BrachoN, d’Anduze, d’avril 1811 (Arch. Etat Genéve) ajoute aux
raisons ci-dessus un motif social : « ..M. Duraxp persiste dans son opinion... 4)
KJarce que des enfants de grandes maisons embrasseraient I’état ecclésiastique. »

os recherches sur lorigine sociale (trés modeste) des pasteurs permettent de
mieux comprendre un tel état d’esprit.

9 DURAND vise ici un projet de RaBatT-Dupur (septembre 1807 — nos Textes...,
p. 159-162); ne pouvant faire adopter organisation luthérienne, Dupur proposait
un certain nombre de Comités, et un ¢ Comité central » a Paris.

80 Des pasteurs-présidents de consistoire (une centaine).

81 Episcopalisme modéré.

8 (Cette note a ¢té publiée, en grande partie, dés 1877, par le biographe
d’ENcONTRE, son descendant le pasteur D). BouncHENIN (p. 86-88); mais BoURCHENIN
n’avait trouvé (dans les papiers de son aieul) qu’un texte moins « au point » que
celui qu’ENCONTRE envoya en décembre 1810 4 Genéve lors d’une sorte d’enquéte
genevoise sur les souhaits des Réformés de France (Arch. (ienéve, Doc. de la
Compagnie des Pasteurs, P 36, pi¢ce 12); BouncHeNIN (et aprés lui tous les auteurs,
dont PanNiER) avait daté A tort ce texte de 1874; la date a une certaine impor-
tance, & cause des « Articles » de 1814, donnés ci-aprés; il s’agit ici d’'une premiére
version, vague, des idées d’ENCONTRE.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 17

» Quelques consistoires proposent d’adopter la discipline de
Luther; vous savez que telle a toujours été mon opinion ®...

» Quelques personnes ont pensé qu’on pourrait fort bien nous
donner des Evéques * et ont méme été assez bonnes pour s’en alarmer
sérieusement. Quant a moi, je crains peu que la chose arrive,
mais si elle arrivait je n’aurais pas de peine & m’en consoler.

» ...Il1 pourrait bien se faire que pour avoir voulu revenir trop
rigoureusement & la discipline de I’Eglise primitive, nous nous en
fussions séparés a cet égard; I’Eglise anglicane, I’Eglise catholique,
I’Eglise grecque nous le reprochent... et s’accordent a dire que nos
ministres ne sont pas les successeurs directs des ApoOtres®.. et la
petite société des Fréres de I'Union évangélique, sans dire que nous
ayons mal fait, a seulement tiché de mieux faire, aucun sacrifice ne
lui a couté pour conserver dans son sein l'ordination épiscopale ¥, et
si nous voulions nous mettre en régle nous serions obligés de la
recevoir d’eux...

» Si les premiers Réformateurs avaient été moins rigides parti-
sans du presbytérianisme, on peut dire, humainement parlant, que
les progrés de la Réforme auraient été plus durables et plus étendus.
Ces raisons... me font penser qu’il n’y aurait pas grand mal a ce
qu’'on nous donnat des Evéques, mais il vaut encore mieux qu’on
nous donne ou qu’on nous laisse prendre le régime des Luthériens.

[Considérations pratiques.]

» Sur toutes choses®, il faut bien se garder d’entamer deux
affaires a la fois, et ne s’occuper de la maniére de distribuer les
consistoires centraux que lorsqu’il sera bien décidé que nous devons
avoir de tels consistoires, car le méme individu qui voudra fortement
lorganisation luthérienne s’il y gagne.. cessera de la vouloir et
criera de toutes ses forces & I'innovation, a la désertion, a ’apostasie
s’il craint d’étre placé dans un rang un peu subalterne ®... »

8 La suite de la note, et les autres documents retrouvés qui proviennent
d’ENcoNTRE, montrent qu’ENCONTRE souhaitait un ordre, une hiérarchie, une auto-
rité analogue a celle des Luthériens, mais pas nécessairement une copie de leur
organisation existante.

% ¢ On » ?arait désié{ner le pouvoir, NAPOLEON ou ses ministres. ENCONTRE ne
le dit pas a la vérité de facon précise, mais plusieurs documents privés des
années 1809-1811 (co]ligés dans nos Textes..., p. 171-174, 180) le confirment. Noter
qu’ENCONTRE juge puéril de s’alarmer de cette intention supposée, mais ne la loue
pas non_ plus,

8 Les faits donnérent raison & ENCONTRE.

8 Ce probléme n’a point encore été réglé, on le sait, par les Assemblées
cecuméniques.

8 Allusion A la consécration de ZiNzenporr (?).

8 Par-dessus tout. .

8 Passage terrible pour les pasteurs (BOURCHENIN n'avait pas osé le publier!);
ENCONTRE, ex-pasteur, jugeait le corps pastoral sans indulgence. Dans une l‘e,ttre
de mars 1811 (Textes..., p. 180), il écrivait, de Montpellier P« :..On parle ici '?leve-
ques, les pasteurs des villes considérables n’en sont pas fachés, ceux des vlbages
voient [la] une apostasie générale.. » Un parent d’ENCONTRE, son Jeiune etz}u;
frére Lanoar, pasteur d’un de ces villages (Pignan, Hérault) protestait en effe

2.



18 DANIEL ROBERT

N° 9. Le plan d’Encontre, été 1814; inspecteurs dans UEglise
Réformée ™.

TITRE PREMIER

Des Eglises Consistoriales et de leurs Inspecteurs

2. « Chaque consistoire nomme deux de ses membres au scrutin
et a la pluralité absolue des suffrages, I'un ecclésiastique et l'autre
laique, qui porteront le titre d’inspecteurs. »

3. « Ces inspecteurs auront pour arrondissement une Eglise
consistoriale dans leur voisinage, laquelle a son tour nommera des
inspecteurs qui exerceront les mémes fonctions mais dans une autre
Eglise — autre que celle qui linspecte elle-méme, en sorte qu’il
ne puisse jamais y avoir réciprocité . »

4. « Ces inspecteurs visiteront les Eglises [locales] de leur
arrondissement #, une fois tous les ans au moins. »

5. « Ils pourront de plus y étre appelés ou s’y présenter eux-
mémes et convoquer le consistoire dans des cas urgents ® »

6. « Dans leurs visites les inspecteurs présideront I’assemblée
consistoriale. »

7. « Ils s’y occuperont de I'état des Eglises relativement a la
doctrine, aux meeurs et a la discipline. »

8. « Les inspecteurs auront le droit d’admonition et de cen-
sure. »

9. « Ils pourront étre nommés pour une ou plusieurs années
et étre réélus ™. »

10. « Ils devront avoir au moins trente ans®. »

avec vigueur (lettre de mai 1811, nos Textes..., p. 195) contre I'idée ¢ d’ouvrir aux
ecclésiastiques la porte aux dignités.. Qu’on ne nous retire pas de I’heureuse
impossibilité... de nous élever I'un au-dessus de l’autre autrement que par le
mérite personnel. >

% Publié dans nos Textes..., n° 95,1?. 274-276, d’aprés une copie de la main du
pasteur MaARRON (Bibl. rue des Saints-Péres, Ms. 326, folio 263); D. ENCONTRE est
certainement !’inspirateur du plan (Eglises Réformées..., p. 266; Textes..., p. 276),
mais il est probable que la rédaction en est, pour partie, ’ccuvre du pasteur
CHABRAND, de Toulouse.

91 Sj les inspecteurs désignés par Bordeaux inspectent Sainte-Foy-la-Grande,
ceux que cette Eglise désignera n’inspecteront en aucun cas Bordeaux. L’on com-
prend aisément pourquoi.

9 Les paroisses, les communautés locales.

9 ]Jls pourraient ainsi briser I’inertie locale, I'indifférence des Protestants.
EncoNTRE, homme d’ordre, ne parait pas avoir envisagé le cas d’une mauvaise
volonté caractérisée, d’un refus de coopération avec les inspecteurs.

% Donc, exercer aussi bien un an que jusqu’a la fin de leur carriére.

% Limite basse; & cette époque, beaucoup de pasteurs d’avant 1789 ayant
renoncé au ministére ou étant peu cultivés, de jeunes pasteurs exercaient de lourdes
responsabilités.



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 19

TiTRE II. — Des synodes particuliers

12. « La réunion des inspecteurs forme le synode particu-
lier ®. »

14. « Ce synode... a en général les mémes attributions que les
anciens synodes provinciaux. »

15. « Le synode particulier a droit non seulement d’admo-
nition et de censure, mais aussi de suspension et de déposition soit
des Pasteurs soit des Anciens, mais la déposition ne pourra avoir
lieu que pour des cas graves et n’aura son effet que lorsqu’elle aura
été confirmée par un synode voisin désigné de la maniére suivante :
sur trois indiqués par le tableau de circonscription, un sera rejeté
par l'accusé, un autre par le synode accusateur et le troisiéme
jugera. »

16. « Le synode particulier s’assemblera tous les ans®. »

17. « Le synode députe au synode général trois de ses mem-
bres, deux ecclésiastiques et un laique . »

TitrRe III. — Du synode général

19. « Le synode général s’occupera de doctrine et de discipline
générale. »

20. « Il s’assemblera tous les cinq ans. »

Daniel ROBERT.

% C’est la mesure la plus < épiscopalienne », puisque les inspecteurs, dans
cette réunion (baptisée « synode »), se seraient jugés eux-mémes (comme des évé-
ues réunis par Parchevéque). Elle est quelque peu atténuée par Darticle 15
consultation d’un autre groupe d’inspecteurs).

9 Rien au sujet de la convocation par le gouvernement; il était espéré que
le roi et les ministres laisseraient faire. .

% Le synode national se serait composé principalement de pasteurs-inspee-
teurs.



PROSELYTES ET PROSELYTISME

Priere d'Insérer de la Communauté de Taizé

Nous avons recu de la communauté de Taizé :
1° Une lettre du Fr. CHARLES-EUGENE, secrétaire du prieur;

2° Deux notes de Roger ScHuTz, prieur de Taizé, la seconde
seule devant étre publiée ;

3° Des « extraits », tirés d’'un article paru dans La Vie
Protestante, et que nous devons publier, selon l'usage du « droit
de réponse ». Toutefois, ces « extraits », s’ils suffisent a la réponse
que souhaite le prieur de Taizé, donnent de I'article de Jean-Marc
CHappuis une impression toute différente de ce qu’il a écrit. Le
texte envoyé par le prieur ne signale pas les coupures. Il semble
donc qu’il s’agisse d’un texte d’une seule venue développant d’une
facon continue la pensée de I'auteur.

Pour accorder au prieur de Taizé la réponse qu’il souhaite, nous
aurions scrupule a donner a4 nos lecteurs une version qui nous
semble déformer profondément la pensée de Jean-Marc CHAPPUIS,
et les inclinerait & croire 4 une adhésion sans réserve de l'auteur
aux idées de la Communauté. Nous publions donc ci-apreés la totalité
de cet article : en italiques les passages omis par le prieur de Taizé;
en caractéres droits ceux « qui suffisent a4 la réponse qu’il souhaite »,
selon les termes de sa premiére note. Le lecteur appréciera le sens
et la portée de ce qui avait été omis.

I

Le 19 février 1963.
CHER MONSIEUR,

Veuillez nous pardonner si vous ne recevez pas une lettre signée
du Freére-Prieur de Taizé : il est parti en voyage et m’a alors chargé
de vous écrire de sa part.

Dans le numéro 51 de La Revue Réformée, il a été question du
colloque de Taizé. Des affirmations trés pénibles pour nous et qui
de plus ne sont pas exactes ont été publiées.



PROSELYTES ET PROSELYTISME 21

Il arrive que des journaux ou des revues fassent paraitre ainsi
des erreurs sur ce que nous accomplissons a Taizé. Craignant
tellement la polémique qui ne fait qu’envenimer les choses, nous
renoncons presque toujours a répondre.

Mais ce qui est dit du colloque de Taizé est grave et peut avoir
des conséquences. Il a semblé alors au prieur de Taizé qu’il devait
faire usage de son droit de réponse. Vous trouverez ci-joint le texte
de cette réponse que je vous prie de bien vouloir faire paraitre dans
votre revue. Le texte de Jean-Marc CHAPPUIS peut étre considéré
comme cette réponse.

I est bien douloureux entre chrétiens d’en arriver la mais
I’enjeu est trop important pour que nous renoncions a cette réponse.

Veuillez étre assuré, cher Monsieur, de mes sentiments les
meilleurs.

Le Secrétaire du prieur :
Fr. CHARLES-EUGENE.

Le 12 mars.
II

La Communauté de Taizé
et le Prosélytisme Confessionnel

Une affirmation erronée concernant le colloque de Taizé de 1960
a paru dans les colonnes de cette revue. Pour ma part, je crains
tellement la polémique que je m’abstiens en général de répondre a
des articles mettant en cause tel ou tel aspect de notre ministére.

Toutefois, une affirmation comme celle qui concerne le colloque
de Taizé peut contribuer & créer un climat qui ne va pas dans le
sens de Tl'unité. Voila pourquoi j’ai demandé a la rédaction de
La Revue Réformée de bien vouloir publier une double réponse :
celle que le pasteur Jean-Marc CHappuls a fait paraitre récemment
dans La Vie Protestante, et la mienne puisque le pasteur CHAPPUIS,
dans un esprit de bienveillance, m’invitait & répondre personnellement.

LE coLLOQUE DE TAIZE

En toutes choses de la vie cecuménique, mon souhait est que I'on
n’en reste pas a des affirmations vagues et abstraites. Ainsi dans des
sessions cecuméniques, par peur de faire un faux-pas, on pourrait
en rester & une attitude sentimentale. Il est essentiel, me semble-t-il,
d’entrer toujours dans le concret de '’engagement de la foi.

C’est la raison pour laquelle, au cours du colloque, j’avais, avee
mes fréres, rédigé une déclaration en 10 théses qui exprimait quelques



22 PROSELYTES ET PROSELYTISME

constatations concernant I'évangélisation, et qui a été soumise a
P’examen des évéques et des pasteurs. Mais nous nous sommes trouvés
avoir trop peu de temps pour donner tous ensemble une forme défini-
tive a ces théses. Il a donc fallu renoncer a en poursuivre '’examen.

Peu aprés le colloque, la formulation de ce texte a été réexaminée
paisiblement par deux hautes personnalités catholique et protestante
réunies a Taizé, et qui sont d’ailleurs les seules en dehors du
colloque a avoir eu ce texte sous les yeux. J’ai alors adressé cette
version revue a tous les participants au colloque sous le titre
« Résumé des entretiens sur I’évangélisation ».

Voici la teneur de la thése sur le prosélytisme :

« Générosité et désintéressement doivent s’exercer en premier
lieu a I'égard de nos fréres dans la foi et dans le baptéme. Le
prosélytisme confessionnel compromet souvent la paix entre les
chrétiens et crée entre eux la défiance. A cause d’une crainte réci-
proque, ils perdent leurs forces dans I'autodéfense et la polémique.
Notre marche commune vers 'unité visible de tous les chrétiens pour
que le monde croie, exige la paix entre nous. »

Comme on le voit, il ne s’agissait que de formuler une

constatation.
Roger ScHuTz, prieur de Taizé.

III

La Communauté de Taizé
le Prosélytisme Confessionnel
et la vie de nos paroisses

A propos du protestantisme espagnol, je relevais la semaine
derniére les propos courageux de M. René Leyvraz, rédacteur en
chef du Courrier, qui affirmait récemment le droit qu’il faut
reconnaitre a toute communauté religieuse de faire du prosélytisme.

Nous ferons aujourd’hui un pas de plus, pour aborder une
question délicate a laquelle il pourrait devenir malsain de ne pas
vouer une attention rigoureuse.

A plusieurs reprises, ces derniers mois, nous avons vu paraitre
et réapparaitre une affirmation qui ne laisse pas d’inquiéter a bon
droit ceux qui en prennent connaissance. Selon cette persistante
rumeur, des pasteurs protestants, réunis en 1960 a Taizé en colloque
avec des évéques catholiques, se seraient engagés par écrit 4 ne plus
faire de prosélytisme. Cette affirmation a paru dans la revue catho-

(*) La Vie Protestante, 2 février 1963.



PROSELYTES ET PROSELYTISME 23

lique Vivre (n° 5, 1960), puis dans le livre de Frédéric Hoffet
Politique romaine et démission des protestants (p. 105). Le christia-
nisme au XX° siécle, sous la signature du pasteur Emmanuel
Chastand, s’en est fait I’écho a4 son tour, en ces termes : « On a dit
et de divers cotés répété qu'un certain nombre de pasteurs, assemblés
avec des ecclésiastiques romains, auraient pris I'’engagement de ne
pas faire de prosélytes. Comme nous serions heureux et soulagés
d’apprendre de ceux qui ont organisé ce colloque qu’il n’en est rien. »
Enfin, dans la Revue Réformée (dernier numéro paru, n° 51-1962-3),
le pasteur Pierre Marcel affirme a son tour que « des pasteurs ont
été sollicités de signer cet acte de renoncement ». Au surplus, ces
derniers jours, un pasteur de notre pays, généralement bien informé,
me téléphonait pour m’alerter dans le méme sens.

UNE GRAVE RUMEUR

On le voit : Plaffirmation est aussi persistante que grave. J’ai
voulu en avoir le cceur net, et j’ai interrogé a ce sujet, & quelques
jours de distance, deux pasteurs de Suisse romande qui ont participé
au colloque de Taizé. (Je I'avais déja fait a I’époque, mais il m’a
paru nécessaire d’avoir confirmation.) Leur réponse a tous deux a
été immédiate, péremptoire et catégorique : « Jamais, m’ont-ils
affirmé l'un et 'autre, nous n’avons signé un engagement par lequel
nous aurions renoncé a tout prosélytisme. Et, si un tel engagement
nous avait été proposé, jamais nous n’aurions accepté d’y souscrire. »

On ne saurait étre plus net.

Il faut se demander, dés lors, d’ou vient qu’une telle rumeur
ait pu se répercuter ainsi, d’écho en écho. Une responsabilité certaine
repose, a cet égard, sur les auteurs protestants que nous avons cités,
et dont aucun, semble-t-il, n’a pris la peine d’interroger directement
les organisateurs ou les participants de ce colloque. Aucun, en tous
cas, ne mentionne une démarche qu’il aurait faite dans ce sens. Or,
avant de lancer dans le public, surtout par écrit, des assertions aussi
graves, le moins que l'on puisse et que I'on doive faire est de se
renseigner exactement.

Mais la responsabilité de ces auteurs n’est pas seule en cause.
La communauté de Taizé elle-méme a agi de telle maniére que le
colloque réuni par ses soins ne pouvait manquer de provoquer des
malentendus. Une telle rencontre, en effet, doit étre clairement
expliquée au public. Celui-ci est en droit de connaitre le but recherché
et les moyens employés, faute de quoi, égaré par des renseignements
partiels ou partiaux, il interprétera inévitablement les faits de
maniére tendancieuse.

Or, pour éviter de telles erreurs d’interprétation, la communauté



24 PROSELYTES ET PROSELYTISME

a cru bien faire en entourant ce colloque d’une discrétion qui, en
définitive, les a précisément suscitées et entretenues. J’ai parlé avec
le prieur de Taizé, il y a quelques mois, des questions délicates que
linformation moderne pose aux chrétiens, aux Eglises et a la commu-
nauté elle-méme. Je plaidais la cause de la presse, qu’il faut, @ mon
sens, informer clairement pour qu’elle puisse accomplir sa tdche
correctement. Frére Roger comprenait fort bien cette exigence.
Malheureusement, il n’en avait pas été tenu compte a loccasion du
colloque de septembre 1960. Un simple communiqué, trop succinct
pour étre suffisant, avait été publié.

LE coLLOQUE DE 1960

Or, ce qui s’est passé a Taizé, en 1960, parait en définitive fort
simple. Des pasteurs protestants et des évéques catholiques se sont
entretenus de I’évangélisation dans le monde moderne. Ils ont étudié
ensemble un document a ce sujet. Or, ce document évoquait notam-
ment le « prosélytisme blessant » et les dommages qu’il peut causer
a4 la paix confessionnelle et a I'’évangélisation elle-méme. L’appro-
bation donnée i ce texte par les participants ne saurait aucunement
étre considérée comme un engagement a ne pas faire de prosélytes,
mes deux informateurs sont formels sur ce point.

Que cette interprétation, contre laquelle ils s’élévent résolument,
ait pu avoir cours ailleurs, c’est chose possible. Mais dés lors, c’est
une interprétation abusive, et qu’il importe de dissiper. Il serait
souhaitable que les organisateurs du colloque prennent eux-mémes
Uinitiative d’une mise au point.

Sur le fond du probléme, on me permettra d’évoquer une
expérience personnelle. Comme nombre de pasteurs suisses, j’ai
exercé pendant cinq ans, le ministére pastoral dans un pays mino-
ritaire, en loccurrence le Borinage belge. La plupart de mes parois-
siens étaient les enfants, ou les petits-enfants, de catholiques. De
plus, tous les prosélytes qui vinrent s’ajouter a la communauté
avaient été eux-mémes baptisés dans UEglise romaine. A aucun
moment, les convictions wcuméniques que je professe ne m’ont
retenu ni d’évangéliser ni de recevoir avec joie dans UEglise les
nouveaux membres que UEvangile avait illuminés. Mais a aucun
moment non plus, je ne me suis livré « ce « prosélytisme blessant »
qut consiste a préférer la polémique confessionnelle @ lUannonce
positive de UEvangile, et a vouloir arracher a leur Eglise des croyants
qui lui sont fermement attachés. Cette position, a mon sens, est la
seule possible dans Uexercice du ministre paroissial, si Uon veut étre
fidéle a la fois 4 PEvangile que lUon a pour mission impérieuse
d’annoncer, et aux perspectives cecuméniques que Dieu a suscitées
en notre temps.



PROSELYTES ET PROSELYTISME 25

VOCATIONS DIFFERENTES

Cette position, je le sais, n’est pas celle de la communauté de
Taizé comme telle. Les fréres estiment n’avoir en aucun cas, @
encourager le passage d’une Eglise a Uautre. Ce refus, non seulement
du « prosélytisme blessant », mais de tout prosélytisme quel qu’il
soit, s’explique par la vocation et la tdche particuliére de la commu-
nauté. Il ne saurait, a mon avis, devenir la régle de conduite des
pasteurs des Eglises. Il n’est pas devenu la régle de conduite des
deux pasteurs dont je parlais tout a Uheure.

Il me parait opportun, en terminant cet article, de dire ici tout
ce que je dois personnellement aux fréres de Taizé. Lorsqu’ils étaient
a Genéve, au temps de mes études, ils m’ont aidé a découvrir la
vie de priére, chaque semaine a leur domicile, chaque matin d la
cathédrale. C’est une découverte dont je leur seral reconnaissant
jusqu’a la fin de ma vie, quelles que soient les réserves que je suis
amené a faire sur les méthodes d’information de la communauté,
et quelle que soit la nette différence qu’a mon sens il faut bien
aujourd’hui constater, entre la vocation particuliére a laquelle ils
obéissent et celle des pasteurs des Eglises réformées.

Cette différence doit étre précisée. Le dialogue cccuménique n’a
rien a gagner a se dérouler dans Uambiquité.

Jean-Marc CHAPPuUIS.

Réponse et Témoignage

Je regrette profondément que des informations « erronées » et
qui peuvent « contribuer a créer un climat qui ne va pas dans le
sens de l'unité », aient pu étre publiées et propagées. Mais pourquoi
la communauté de Taizé a-t-elle attendu plus de deux ans pour
démentir l'information répandue dés 1960 par la revue catholique
Vivre ? Pourquoi, jusqu'au 12 mars 1963, date de I’envoi du texte II,
ci-dessus (remplacant un autre texte du 19 février), la communauté
s’est-elle contentée de témoignages de pasteurs ayant assisté au
colloque ? Le prieur de Taizé, enfin, nous communique la version
revue, aprés le colloque, de la thése sur le prosélytisme, ce qui précise
I'actuel point de vue, peut-étre, mais ne donne guére d’éclaircis-
sements sur ce qui fut dit ou proposé au colloque, ce dont, préci-
s¢ment, il est question dans la mise au point demandée.

Dans son article, M. Jean-Marc CHAPPUIS dénonce la « persistante
rumeur » selon laquelle « des pasteurs protestants, réunis en 1960
4 Taizé, en colloque avec des évéques catholiques, se seraient engagés
par écrit &4 ne plus faire de prosélytisme ». Mais alors, pourquoi
fait-il état de moi puisque je n’ai rien écrit de semblable ?



26 PROSELYTES ET PROSELYTISME

Dans le n° 51 de La Revue Réformée, p. 4, j’ai écrit : « Quand
j’apprends... que l'on a proposé aux pasteurs réunis a Taizé, a
l'occasion du colloque, “ de renoncer par écrit a faire du prosé-
lytisme ”, et que des pasteurs ont été sollicités de signer cet acte
de renoncement... », je n’ai parlé que d’une proposition et d’une
sollicitation. J’ai donc délibérément corrigé ce que d’autres avaient
avancé. Pourquoi ? Parce que j’avais jugé indispensable et pris la
peine, avant d’écrire, de m’informer objectivement.

M. Jean-Marc CHappulis déclare : « Une responsabilité certaine
repose, a cet égard, sur les auteurs protestants que nous avons cités,
et dont aucun, semble-t-il, n’a pris la peine d’interroger directement
les organisateurs ou les participants de ce colloque. Aucun, en tout
cas, ne mentionne une démarche qu’il aurait faite dans ce sens. Or,
avant de lancer dans le public, surtout par écrit, des assertions aussi
graves, le moins que lUon puisse et que lUon doive faire est de se
renseigner exactement. »

Puisqu’il me cite (4 moins que ce ne soit indirectement ?),
M. CHaPpPUIs n’a pas pu ne pas lire la parenthése qui suit immédia-
tement mon affirmation, ol je dis : « Le fait est authentique et m’a
été personnellement confirmé. » L’accusation lancée contre moi est
donc toute gratuite. Elle est regrettable parce qu’elle pourrait faire
croire que je ne sais pas peser mes responsabilités, notamment celles
que j’assume comme écrivain. Au contraire, et comme il le fallait,
j’ai cherché a me renseigner exactement, en recueillant des témoi-
gnages de participants de ce colloque, et j’ai mentionné la démarche
que j’avais faite dans ce sens.

M. Cuappuis a interrogé deux pasteurs de Suisse romande qui
ont participé au colloque de Taizé. Or, je dispose de trois témoi-
gnages : deux de pasteurs francais, un de pasteur suisse. A la suite
des déclarations des interlocuteurs de M. CHappuls, j’ai demandé
confirmation par écrit a ces pasteurs de ce qu’ils avaient auparavant
déclaré ou écrit. Chacun a donc bien pesé ses mots et ses expressions.
Voici ce qui m’a été confirmé

I. — Dans une lettre du 4 mars 1963, mon premier correspon-
dant, théologien fort estimé et connu de tout le protestantisme de
langue francaise, déclare : « J’ai pu rencontrer successivement deux
de nos collégues qui ont participé jadis au colloque de Taizé. Ce sont
deux hommes précis, sans passion, et d’excellente mémoire. Leurs
deux récits concordent parfaitement.. L.a rumeur selon laquelle les
pasteurs auraient fait acte de renonciation au prosélytisme est en
effet fausse. Mais le fait qu'une proposition leur a été faite dans ce
sens, 4 la fin du colloque, est vrai.. Quand les interlocuteurs de
Jean-Marc CHAPPUIs déclarent : « Jamais.. nous n’avons signé un
engagement par lequel nous aurions renoncé a tout prosélytisme »,
ils disent vrai. Quand ils ajoutent : « Et si un tel engagement nous



PROSELYTES ET PROSELYTISME 27

avait été proposé, jamais nous n’aurions accepté d’y souscrire », ils
ne rendent pas compte exactement de ce qui s’est passé a la fin
du colloque.

« Aux participants avait été remis un document intitulé
UEvangélisation au plan paroissial et au plan mondial... En fin de
colloque un autre texte fut proposé. Ce texte ne fut pas approuvé par
les pasteurs présents. Et tel évéque fit connaitre a tel pasteur qu’il
avait trés bien compris cette réserve. Telle est la version des faits
sur laquelle mes interlocuteurs ont toujours été d’accord entre eux
et affirmatifs. »

Comme je I’ai écrit, il y a donc bien eu proposition et sollici-
lation. Dés lors, je souhaiterais beaucoup m’étre trompé en employant
le verbe signer. Personnellement, je suis tout prét a retirer ce verbe
signer et a lui substituer adopter ou approuver. Mais faute d’une
mise au point de la communauté de Taizé elle-méme sur ce qu’elle
proposait ou demandait au colloque, et non aprés, puis-je de
moi-méme récuser le témoignage d’un autre correspondant ? Celui
d’un pasteur suisse, qui déclare dans une lettre du 4 mars 1963 :

II. — « Je ne peux qu’entiérement confirmer tout ce que je
vous ai dit... Oui, je puis vous l'affirmer, on a essayé de nous faire
signer un engagement a renoncer a tout prosélytisme... Certes, on
ne nous a pas dit aussi grossiérement que cela : « Voici un papier,
» renoncez a tout prosélytisme. » C’était plus habile, et il est pénible
que des pasteurs présents au colloque n’aient vu que du feu (mais
alors ils ont dii étre volontairement aveugles). On nous a soumis une
feuille ronéographiée sur laquelle étaient écrites un certain nombre de
théses préparées d’avance par la communauté et que le prieur aurait
voulu que les pasteurs signent pour ensuite aller les porter au Vatican.
Le titre de ces théses était : « Déclaration du Colloque de Taizé »,
je crois. Certains des points énoncés n’étaient pas mal du tout, mais
il y en a eu deux qui ont provoqué des réactions. Un dans lequel
il était souhaité qu’une collaboration s’établisse entre missions pro-
testantes et catholiques (on envisageait méme un partage des champs
missionnaires entre protestants et catholiques). Et 'autre point était
justement cette question de prosélytisme. La thése était assez longue
et présentée sous une forme assez ironique (ou assez habile); mais
il était dit qu’il fallait renoncer a tout prosélytisme. Je me rappelle
bien qu’il avait d’abord été écrit : « A tout prosélytisme blessant. »
Alors un pasteur s’est levé et a dit : « Pourquoi dit-on blessant ?
» Le prosélytisme est toujours blessant. Il faut renoncer a tout
» prosélytisme, un point c’est tout. » Aprés quoi on a supprimé
I’'adjectif « blessant ».

» Ces théses étaient discutées et, je dois le dire, on sentait une
certaine réticence. Un pasteur s’est levé et a dit presque séche-
ment : « En tout cas, moi, je ne signerai jamais cette thése sur



28 PROSELYTES ET PROSELYTISME

» le prosélytisme. » Sentant qu’il pourrait y avoir une chaude
discussion, le prieur a alors dit & peu prés ceci : « Nous ne voulons
» pas discuter ceci plus longtemps, il est déja tard (c’était la fin
» du colloque); mais je demande aux pasteurs, une fois rentrés chez
» eux, de m’écrire ce qu’ils pensent de ces théses. »

» Ainsi, on ne nous a pas fait signer ces théses (car il y avait
quand méme de l'opposition). Mais on a bel et bien essayé de nous
les faire signer. Cela, je m’en porte garant. »

Comme M. CHAPPUIS, je ne puis qu’enregistrer ces trois témoi-
gnages et, a mon tour, en donner connaissance.

Combien j’étais loin de tout esprit de polémique, c’est ce que
tout lecteur de Il'article que j’ai publié dans La Revue Réformée
constatera.

Mais I'essentiel de cet article : Prosélytes, ne reposait nullement
sur les affirmations des participants au colloque de Taizé, mais sur
des écrits du pasteur Roger ScHuTtz, prieur de Taizé. Je citais
notamment ce passage tout récent (1962), extrait de L’Unité, espé-
rance de vie, p. 163; « Si, considérant le positif du renouveau
catholique, les protestants deviennent pour UEglise catholique
semence de vie et non de mort, si pour cela ils renoncent loyalement
au prosélytisme confessionnel pour répandre le bon parfum de
UEvangile, ces protestants peuvent étre surs, dans cette attitude de
foi et de charité, qu’ils rempliront leur vraie mission et qu’ils pré-
pareront, dans le monde, un renouveau inégalable. »

J’aurais pu citer encore telle autre affirmation, par exemple
(ibid. p. 81-82) : « En jugeant du dehors une vieille tradition
chrétienne, telle que la tradition catholique d’Amérique latine, nous
risquons d’éter le bon grain avec Ulivraie. Arracher des hommes a
leur confession, c’est risquer de les extraire d’une situation socio-
logique oit la grdce de Dieu pouvait les toucher abondamment et les
sortir du lieu ot pouvait renaitre une vraie foi dans la ligne d’une
continuité. »

Ces propos du prieur semblent engager la communauté, puisqu’ils
sont publiés dans un livre oul ne se trouve pas l’avertissement que
nous lisons dans d’autres volumes qui ne prétendent qu’a la recherche.
Ces prises de position n’ont rien de secrétes; vu leur importance
fondamentale qui n’échappe & personne, il est sans doute permis &
ceux qui ne les partagent pas de les discuter sans, pour autant, étre
taxés de faire de la polémique. Cest pourquoi Jean-Marc CHAPPUIS
exprime lui-méme d’expresses réserves dans [larticle que nous
publions. Il le fait « selon la vocation particuliére... des pasteurs
des Eglises réformées ».

Tout récemment encore, un point de vue identique a celui du
pasteur ScHuTz, a été développé par le vice-prieur de Taizé.
Pendant la Semaine de Priére pour I'Unité, Max THURIAN a donné



PROSELYTES ET PROSELYTISME 29

deux conférences & I’Aula de I'Université de Genéve. Des notes prises
au fil de la parole m’ont ét¢ communiquées. Voici le compte rendu
rédigé par le pasteur Robert OSTERMANN et publié par le Messager
social de Genéve du 10 février 1963, qui corrobore exactement ce
qui m’a été écrit :

« Le théme général en était I'cccuménisme, le probléme de I'unité
entre chrétiens, et M. THURIAN répondit & quelques questions embar-
rassantes avec sincérité, mais avec une telle « largeur d’esprit » qu’il
eit été difficile de voir encore entre Rome et nous des oppositions
importantes, un fossé quelconque.

» Sur un point en tous cas, il semble avoir dépassé la mesure,
et aucun protestant convaincu et reconnaissant de ce qu’il doit a
I’Evangile ne le suivra. Il pense, en effet, qu’en Amérique du Sud
nous ne devrions faire aucune propagande pour attirer 4 nous ces
catholiques qui, en un demi-siécle, mécontents de leur Eglise, ont
passé au protestantisme au nombre de plusieurs millions. Ce qui
signifierait qu’ils ont I’Evangile tout comme nous en fait de norme
de la foi et que le culte de la Vierge ou des saints, Lourdes,
Iinfaillibilité papale (etc.!) sont sans importance désormais. En ce
cas, il serait en effet inutile et malvenu de se dire encore protestant et
que reste-t-il de la Réforme... et méme de I’Evangile, peut-on encore
parler de convictions chrétiennes ? »

On voit donc que la position de la communauté de Taizé est
trés nette, et qu’elle est annoncée, proclamée par la parole et par
les textes, dans le but d’y rallier le plus grand nombre. Accordons
a4 des hommes tels que les pasteurs ScHuTz et THURIAN d’étre consé-
quents avec eux-mémes. Que leurs affirmations (et non les noétres)
« puissent avoir de graves conséquences » : nous en sommes
convaincus; qu’elles puissent « contribuer & créer un climat qui n’est
pas dans le sens de 'unité », hélas ! nous le constatons, alors méme
que les fréres de Taizé penseraient, par elles — mais ils se
trompent — « créer un climat dans le sens de l'unité ». C’est
pourquoi l'un de mes correspondants pose trés franchement la
question (aprés avoir été le témoin de certains faits, et avec une
douloureuse tristesse), si les fréres de Taizé, qui se disent les
promoteurs de I'Unité, ne sont pas en train de diviser profondément
le protestantisme.

Et avec eux d’autres encore, car le point de vue de Taizé sur le
prosélytisme et les prosélytes, trouve aujourd’hui d’autres porte-
parole. Nous l'avons constaté récemment dans certains synodes
régionaux réformés. I.e mois dernier encore, une déclaration
retentissante de Karl BaRTH, dans un entretien avec Tanneguy
DE QUENETAIN, paraissait dans le n° 205 de Réalités (février 1963).
Nous y lisons cette question et cette réponse

(Question). — « Dans ce rapprochement des Eglises, quel peut



30 PROSELYTES ET PROSELYTISME

étre lapport le plus précieunx du catholicisme au protestantisme et,
réciproquement, du protestantisme au catholicisme ? »

(Réponse de Karl BarTH). — « Le gros atout de I'Eglise
romaine, c’est l'impression de solidité et de continuité qu’elle
donne — méme si cette apparente continuité est problématique.

Chez nous, il y a une continuité invisible, mais qui fait beaucoup
moins d’impression du fait du morcellement de la Réforme en
différentes confessions; du fait aussi que chez nous les questions
restent toujours ouvertes. La plupart des protestants qui sont passés
au catholicisme aspiraient au repos, a la sécurité intellectuelle et
spirituelle que peut donner une Eglise solidement organisée et
hiérarchisée. En revanche, la Réforme attire ceux qui ont soif de
mouvement et de liberté. En fait, les deux conceptions sont néces-
saires parce que complémentaires. Il n’y a de mouvement que par
rapport a la stabilité et réciproquement. En général, je n’aime pas
les conversions, le passage d’'une Eglise a I’autre. D’abord, les
convertis font preuve d’un zéle insupportable : ils deviennent
ultra-catholiques ou ultra-protestants. Voyez le rodle qu’a joué
M= DE MAINTENON, cette ancienne huguenote, dans la Révocation
de I'Edit de Nantes. Et puis les conversions nient I'unité invisible
de I’Eglise, ce qui est déplorable. Je trouve que chacun ferait bien
de rester ou il est et d’y chercher a pénétrer plus profondément
le message évangélique. C’est ainsi, seulement, que se fera un
rapprochement sérieux. »

Ces textes — sensationnels, avouons-le ! — mériteraient d’amples
commentaires. Ils seront pour une autre fois. Il me suffit aujourd’hui
de montrer que je suis loin d’avoir négligé de me renseigner
exactement, et de m’étre fait passivement I’écho d’une « grave
rumeur ». De plus, j’ai bien conscience d’avoir écrit ce que j’ai
publié sans esprit polémique, et, comme le veut M. le pasteur
CHAPPUIS, « selon ma vocation particuliére de pasteur de I'Eglise
réformée ».

Pierre-Ch. MARCEL.



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 0

par Pierre PETIT

S’il arrive a certains protestants d’éprouver fatigue, voire
découragement, aprés avoir travaillé durant quelque temps a recon-
naitre le catholicisme, il en est d’autres qui persévérent dans cette
entreprise ou qui s’y engagent. Ceux-ci interrogent parfois, demandant
des titres d’ouvrages essentiels qui les introduiraient siirement dans
I'immense édifice qu’est le catholicisme. Pourquoi ne leur répon-
drait-on pas alors que, s’ils ont fait volontiers le voyage de Chartres
pour en admirer la cathédrale, ils ont oublié cet autre monument
tout aussi classique qui a nom la Divine Comédie ? Ils objecteront
qu’il faut une grande patience pour I'explorer. Mais aucune méthode,
aucun manuel ne les dispenseront de cette vertu! Qu’il faut des
guides... Bien sir, comme il en faut a Chartres! En voici
d’ailleurs un.

Il est déja connu pour la diversité et I'intérét de ses travaux,
sur la messe et la liturgie, sur SOCRATE et sur DOSTOIEVsKY, et sur
bien d’autres sujets : Romano GUARDINI. M™* J. ANCELET-HUSTACHE
vient de traduire, grouper et publier en un volume plusieurs de ses
études sous le titre : Dante visionnaire d’éternité (Editions du Seuil,
Paris 1962, 256 p.). Vous entendrez 12 Romano GUARDINI vous avertir
que DANTE n’est pas un poéte au sens mineur qui est souvent donné
4 ce nom, mais que sa volonté va ¢ a édifier un ordre ou le monde
et I'existence humaine sont tels qu’ils doivent étre devant Dieu... »
(p. 83); et vous redire que « dans I'ccuvre de DANTE, le but est aussi
immense que dans les cathédrales édifiées par les architectes du
moyen ige et dans les Sommes des scolastiques... » (p. 84).

Les protestants les moins familiers avec les anges liront atten-
tivement toute la premiére partie du livre, enrichie de nombreuses
citations : « L’ange dans la Divine Comédie » (p. 9-92). Ils seront,
en effet, invités a « oublier tout ce qu'a produit I’art pendant les
cinq ou six derniers siécles, et a s’instruire d’abord dans I’Ancien

! Comme nous avons déja fait I’an dernier, notre intention est de signaler
ici quelques livres catholiques qui ont été, sauf exception, publiés en 1962. 1s ne
sont pas nécessairement les plus importants, ni les plus intéressants pour des

lecteurs protestants. Leur choix dépend de I'arbitraire du recenseur et de la bien-
veillance des éditeurs.



32 PIERRE PETIT

Testament », puis dans le Nouveau (p. 25). Car GUARDINI comme
DANTE voit dans les anges « ces étres dont parle I'Ecriture et qui
se situent dans la vie de I’'Eglise » (p. 92), premiére proposition qui
ira de soi pour tous, seconde proposition qui demandera examen.
Cet examen, GUARDINI nous y entraine d’ailleurs, cherchant les formes
de la fidélité dans les mosaiques de I'antiquité chrétienne et dans la
sculpture du moyen fge, puis chez Giorto, LE GRECO, REMBRANDT...
Mais, dit-il, les anges de I’Ecriture eux-mémes ne portaient-ils pas
des « éléments étrangers au christianisme » ? Une étude parmi une
dizaine d’autres a donné son titre & la deuxiéme partie du livre,
« Paysages d’éternité » (p. 93-246). GUARDINI y expose comment
apparait chez DANTE une dimension qui était avant lui « irréelle »,
a savoir le paysage; mais, ajoute-t-il, dés qu’il I'a découverte, il « se
retourne et devient plus médiéval que quiconque au xIv® siécle »
(p. 188). Suivent quantité d’autres recherches qui ont pour objets :
I’élément visionnaire dans la Divine Comédie, le phénoméne de la
lumiére, la conscience de I'histoire, la connaissance et le maitre de
vérité (ici parait saint THoMAs D’AQUIN)...

Romano GUARDINI nous convaincra-t-il de revenir a DANTE tandis
que nous nous intéressons surtout 4 la Contre-Réforme pour la
critiquer, aux Péres de I’Eglise pour avancer dans le dialogue inter-
confessionnel ? Dans un « Epilogue subjectif », il nous déclare
comment il fut convaincu lui-méme. Un de ses professeurs — c’était
il y a cinquante ans, 0 patience! — lui demandait s’il avait lu
DANTE, « et, rapporte-t-il, comme il me fallait lui répondre non, il
me fit observer en souriant qu’étudier la théologie, parler I’italien
et n’avoir pas lu DANTE était presque un péché... » (p. 248).

Que si 'on préfére le genre des catéchismes ou des introductions

doctrinales — malgré les insuffisances qui lui sont propres, et parmi
celles-ci la réduction de la vie ecclésiale a4 des propositions ration-
nelles — il en existe un grand nombre incessamment renouvelé.

Le Pére Francois VARILLON, de la Compagnie de Jésus, avait jadis
entrepris la rédaction, sur la demande de I’Association catholique
de la Jeunesse francaise, de dix séries de fiches qui composaient
semblable introduction supérieure. Le succés qu’elles ont connu a
conduit leur auteur a reprendre, améliorer son ouvrage, et le publier
cette fois-ci en deux volumes : Eléments de Doctrine chrétienne
(Editions de I'Epi, Paris, 1960 et 1961; 304 et 312 p.).

Aux périls que nous venons d’évoquer le Pére VARILLON est
sensible et, se placant d’ailleurs dans le courant actuel de la
catéchése catholique, il annonce son intention : « Depuis quelques
décades, un effort considérable a été fait pour unir dans I'ensei-
gnement religieux Ecriture Sainte, Théologie, Liturgie, Spiritualité.
Methode de plénitude et d’unité, qui fait appel, non seulement a
la raison théologique qui définit et distingue, mais aussi a la foi...



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 33

au désir... de rencontrer le Dieu vivant, de L’entendre parler, de
Le voir agir, d’entrer peu a4 peu dans Son esprit » (t. I, p. 8).
L’ « invasion » biblique est visible dans tout son ouvrage. La seule
ordonnance de la table des matiéres le montrerait, qui part des
premiers chapitres de la Genése, suit les étapes du peuple de Dieu,
aborde le Nouveau Testament, s’'arréte au Sermon sur la Montagne,
puis expose ceuvres et paroles du Christ. Cela pour le premier volume,
tandis que le second ira du discours aprés la Céne jusqu’a la fin de
I’homme et de Ihistoire, en passant par le mystére pascal, 'Eglise
et les sacrements. Dans cette trame biblique s’insére évidemment le
donné catholique moderne, mais accompagné souvent ou d’explica-
tions « renouvelantes » ou de citations assez denses pour garder
leur originalité. Sans doute un certain nombre de paragraphes sont-ils
restés tout prés du style qu'on accorde a des fiches, ce qui propose
parfois au lecteur des allusions dont I'intervention manque de clarté;
cette aventure arrive a Martin LuTHER (t. II, p. 82)... Mais ces deux
volumes comptent, au total, parmi les bonnes introductions doctri-
nales que nous pouvons connaitre, quand nous avons le courage, et
I’honnéteté, d’aller plus loin que la simple consultation du catéchisme
national & I'usage des diocéses de France.

Si les manuels, si personnels qu’ils veuillent étre, risquent de
fatiguer la téte ou de dessécher le ceeur, il n’est, pour parer a ces
ennuis ou ces périls, que de fréquenter quelques catholiques vivants.
On peut ranger le Pére Marie-Alain COUTURIER, par-dela son décés,
parmi ceux-la. Les Editions du Cerf viennent de publier le texte
des deux cahiers d’écolier dans lesquels, de 1947 jusqu’au début
de 1954, qui devait étre I'année de sa mort, il nota réflexions,
impressions, citations, bribes de conversations, souvenirs de ren-
contres... (Se garder libre, Journal, Paris 1962, 174 p.). Aucun de
nos lecteurs ne confondra ce Pére dominicain, qui vécut aux points
d’intersection de la vie spirituelle et de I’art, avec I’abbé Paul
COUTURIER, artisan de ’eecuménisme. Encore que ce souci n’ait point
échappé au premier, qui fut sensible a tous les appels, & tous les
problemes de notre temps. Il écrivait : « Je vois de plus en plus
I’Eglise comme un grand platane mutilé : un grand tronc qui porte
encore 4 son sommet quelques beaux feuillages, mais dont toutes
les branches maitresses I'une aprés I'autre ont été sciées.. » (p. 111).

On lira ses propos sur les maitres contemporains qu’il a connus
et fréquentés, MATISSE surtout, mais aussi Picasso, BRAQUE, LEGER,
LE CorBuUsiER. Et dans maintes autres directions on suivra ses dires,
les admirant ici, les discutant la, parfois ne les comprenant pas trés
bien (ainsi quand il écrit 4 plusieurs reprises sur la chasteté ou la
pureté, sur Agrippa D'AUBIGNE).. Qu’il est vivant, ce mort, dans
Iintimité que nous livrent ses fréres! Citons quelques bribes de sa
conversation. Librement il déclare : « Les formules dogmatiques ne

3.



34 PIERRE PETIT

sont guére plus que des signes...; dans cette nuit noire, nos mains
tiennent des réalités que nous ne discernons qu’a peine. » — « Il
n’est pas du tout de foi que I'établissement a Rome du siége de
Pierre ait été un bien pour I'Eglise » (p. 81). Et encore, sur ce
point du sacré et du profane, qui constitue un des postes-frontiére
classique entre le catholicisme et le protestantisme, on note sa
perspicacité : « Je ne crois plus du tout que le climat évangélique
soit favorable a I'art. Il est trop pur : un christianisme authentique
et totalement vécu n’en aurait aucunement besoin... » (p. 86).
— « Tout Teffort du christianisme a été de tendre a ce qu’il n’y
ait de sacré que dans la sainteté et dans la mesure de cette
sainteté » (p. 150).

Pour étre décédé voici plus de cent ans — la célébration de
cet anniversaire nous a valu le travail que nous signalons main-
tenant — un autre dominicain, le Pére LACORDAIRE, est demeuré
bien prés de nous : étonnant privilege d’un homme qui fut attentif
aux signes du temps ! Pour nous protestants francais qui rencontrons
souvent les Fréres Précheurs parmi nos interlocuteurs catholiques,
si le visage de leur fondateur s’estompe derriére celui du plus
brillant d’entre eux, saint THomMAs D’AQUIN, le plus connu en
deuxiéme lieu, est sans doute celui de leur restaurateur apres l'orage
de la Révolution.

Le volume qu’a publié le Pére BARON va de la naissance de
Jean-Baptiste-Henri, en 1802, jusqu’a l'année 1830 : La jeunesse
de Lacordaire (Editions du Cerf, Paris, 1961, 248 p.). Le Pére CARRE,
qui préface cet ouvrage, avoue : « On ignorait que les batailles
d’hier offraient de tels traits de ressemblance avec celles d’aujour-
d’hui. » En méme temps que par cette circonstance nous sommes
intéressés par l'itinéraire spirituel qui va de la conversion du jeune
avocat (« J’ai I'’Ame extrémement religieuse et ’esprit trés incrédule;
mais comme il est dans la nature de I’esprit de se laisser subjuguer
par I’ame, il est probable qu'un jour je serai chrétien », p. 103),
a travers les épreuves du séminaire, jusqu’a son ordination sacer-
dotale (1827) et au mois de mai 1830, quand il passe le seuil de
La Chénaie pour y rencontrer LaMENNAIS. Il quitte alors sa solitude,
mais il ne partira pas pour I’Amérique selon le projet qu’il venait
de former : « Je me lassai de cette vie, et je regardai au loin
pour voir s’il n’était pas sur la terre quelque lieu ou un prétre put
vivre libre. Qui n’a tourné les yeux, dans ces moments ou la Patrie
fatigue vers la République de Washington ? Qui ne s’est assis, dans
la pensée, a 'ombre des foréts et des lois de ’Amérique ? » (p. 239).
Que le vétement 4 la mode du romantisme nord-américain ne nous
éloigne pas de LACORDAIRE : il cherchait la Patrie « ou un prétre
put vivre libre ». Se garder libre est le titre qu’'ont choisi les amis
du Pére CouTuRIER pour le recueil de ses notes.



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 35

C’est encore une rencontre avec le catholicisme vivant, et plus
précisément avec ces témoins privilégiés du catholicisme que sont
les prétres, que nous offre le récit — et non le roman — de Jean
MONTAURIER : Comme a travers le feu... (Gallimard, Paris, 1962,
472 p.). Ce pseudonyme a mal caché Iidentité de TIauteur,
M. le chanoine Edmond FLEURY, curé de Randan, dans le Puy-de-
Doéme. On comprend qu’il déclare son opposition au roman de
BERNANOS, sans l'approuver de le faire car il est évident pour tout
lecteur des deux livres que l'intention des deux auteurs ne fut pas
la méme. Le style aussi est bien différent : la prolixité virgilienne
de Jean MONTAURIER lasse un peu.

Mais I'authenticité religieuse et sacerdotale est tellement évidente
ici ! Non pas que le récit nous fasse entrer dans I'intimité quotidienne
de tous les prétres, mais de certains, dont le type persiste a travers
les mutations de la pastorale ou les transformations de la liturgie.
C’est pourquoi sa lecture sera saine et utile aux protestants, voire
aux pasteurs, qui ne profitent que de rencontres exceptionnelles et,
ce faisant, ne connaissent guére leurs colléegues de I’Eglise d’a coté.
Sans doute seront-ils un moment dégus par les éléments de la crise
qu’ils liront la; selon les termes des recenseurs catholiques qui ont
loué l'auteur sur ce point, « ni la foi, ni la piété, ni les mceurs,
ni la vocation ne sont jamais en cause ». Et sans doute encore
seront-ils plus étonnés quand ils verront son dénouement : dans
la pénombre d’une chapelle le prétre ne voit que les lévres souriantes
d’'une statue de la Sainte Vierge; par ce sourire il est « attiré,

fasciné, vaincu, vainqueur et libre a cause de lui.. » — Libre, lui
aussi, comme LACORDAIRE et comme le Pére COUTURIER ? — 11
raconte : « ..on comprend tout d’un coup toute sa théologie

dogmatique et morale... on s’entend répondre oui avec une étonnante
fermeté et on revoit les hommes avec ses yeux de premiére année
de séminaire. »

Que les lecteurs protestants dépassent étonnement ou déception !
Ce qu’ils liront 1a est vrai. Cette adolescence mariale peut caractériser
des prétres quinquagénaires aussi bien que des séminaristes... Mais
en bien d’autres pages ils retrouveront des images paroissiales qu’ils
connaissent et des difficultés qui sont le pain quotidien de leurs
propres pasteurs. Il sera bon en tout cas que leur attention soit
un moment détournée des seules crises radicales ou « publicitaires »
qui la retiennent généralement, qu’il s’agisse du temps passé ou
du présent.

*
* %

Mais revenons a [Ihistoire, et remontons plus loin que le
xix® siécle.. Tant d’ouvrages de valeur, qu’on voudrait bientét
utiliser en leur entier ou lire de bout en bout, prennent de longs
retards en cours de parution, s’enlisent dans les sables du temps,



36 PIERRE PETIT

qu'on est heureux de louer un éditeur et des auteurs qui ont
travaillé vite et bien. Voici le troisiéme et dernier volume de I'ceuvre
de MM. LATREILLE, DELARUELLE, PALANQUE et REMOND : Histoire du
Catholicisme en France (t. I1II, La période contemporaine; Spes,
Paris, 1962, 696 p.). Volume qui, exactement, recouvre la période
qui va de 1750 a 1938.

" Ce tome IIl ne fait pas double emploi — répondons tout de
suite & cette question qui se pose dans l'esprit du lecteur averti —
‘avec les trois volumes de M. Adrien DANSETTE, sur I'Histoire reli-
gieuse de la France contemporaine (de la fin de I’Ancien Régime a
la III° République) et le Destin du Catholicisme francais (1926-1956).
Le récit de M. DANSETTE était plus nourri de faits, de détails et de
descriptions. Ici les grands traits d’une époque, les lignes essentielles
de I'histoire sont mieux dégagées. — La premiére partie, qui est la
plus longue, est due & M. LATREILLE, qui est professeur a I’Université
‘de Lyon, et responsable de tout l'ouvrage, comme on sait. La
deuxiéme et derniére partie a été confié¢e a M. René REMOND; elle
va de 1924 a 1958, couvrant donc la vie du Catholicisme en France
sous les pontificats de PiE XI et de Pie XII. C’est 1a particuliérement
qu’'on est sensible a la grande différence de rédaction entre
M. DANSeTTE et M. REMOND. Celui-ci, acteur de ce qu’il rapporte,
puisqu’il fut secrétaire général de la JEC (Jeunesse Etudiante) de
1946 a 1948 et vice-président de 'ACJF (Association Catholique de
la Jeunesse Francaise) de 1947 a 1951, aurait pu nous écraser
d’anecdotes et de mises au point (les acteurs ne sont pas toujours
les meilleurs témoins !); il a, tout au contraire, remarquablement
tracé les grandes lignes de ce temps, ne cédant point a la tentation
d’étre intarissable sur les années les plus proches. On discutera sans
doute sa lecture des faits, ici ou la, mais on admirera un homme
¢ engagé » d’avoir rapporté l’essentiel de ce que les catholiques
de France ont vécu, avec leurs compatriotes, de 1924 a 1958, en une
centaine de pages. Les sujets qu’on attendait sont la (I’école...);
d’autres aussi, qu’on avait tort de peut-étre ne pas attendre (le
clergé et son existence quotidienne...); le travail pour l'unité de
I’Eglise a sa place, exactement mesurée.

Les trois volumes de cette Histoire du catholicisme en France
n‘ont nul besoin d’un imprimatur huguenot pour faire une belle
carriére. Mais les protestants ont plaisir & en reconnaitre la qualité,
méme si, pour le long temps qui a précédé leur séparation d’avec
les catholiques-romains, leurs vceux appellent P’historien capable
d’écrire dans une perspective cecuménique totale.

Les lecteurs exigeants qui jugeraient que M. LATREILLE, dans
son Livre V1 (Laicisation et Séparation, 1879-1924), et M. REmOND
dans le suivant, ont fait la part trop succincte au Modernisme et
a toutes les questions, recherches, difficultés qui, sur les mémes



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 37

thémes, continuent de mouvoir le catholicisme actuel, ces lecteurs
doivent savoir que bien des livres récents viennent ici a leur secours.
®n pense particuliérement pour l'instant au remarquable et dense
volume de M. Emile PouLart, Hisloire, dogme et crilique dans la
crise moderniste (Casterman, Paris, 1962; 704 p.). Bien qu’Alfred
Loisy ait, en 1930, qualifié la crise moderniste d’ « antédiluvienne »;
elle demeure proche de nous et son historien, M. PouLaT, a raison
quand il parle d° « un champ de bataille encore miné » Foi et
raison, théologie et science, tradition et temps présent... qui déclarera
que ces couples sont aujourd’hui réconciliés ou assortis, soit dans

le catholicisme — ou, par exemple, les écrits du Pére TEILHARD
DE CHARDIN soulévent les disputes qu’on sait.. — soit dans le
protestantisme — ou les mémes disputes ne sont pas sans échos ?

La définition que M. PouLaT propose donne tout de suite a penser
que la crise moderniste ne peut pas étre enfermée dans quelques années
de T'histoire de I’Eglise : « ..le modernisme peut se définir, écrit-il,
comme la rencontre et la confrontation actuelles d’'un passé religieux
depuis longtemps fixé, avec un présent qui a trouvé ailleurs qu’en
lui les sources vives de son inspiration » (p. 15). Mais il limite son
dessein : « Plus qu’a la suite des événements, nous nous sommes
attaché a l'écheveau des tendances qui se sont fait jour dans la
période décisive de la crise, afin d’atteindre, sous la crolite des
textes, les hommes qui s’y découvrent. Nous avons ainsi opéré une
mince coupe dans le temps et retenu les cinq années a peine qui
vont du petit livre de Loisy, L’Evangile et 'Eglise (novembre 1902),
a Pencyclique Pascendi (septembre 1907) » (p. 26).

Le fameux « petit livre rouge » de Loisy, L’Evangile et UEglise,
fournit donc le théme principal du premier chapitre; tout aussitot
s’éléve un « premier barrage » devant celui qui avait voulu défendre
le christianisme contre HARNAcCkK (L’Essence du Christianisme, 1900).
— C’est un ¢« second barrage » qu’on voit surtout se dresser, dans
le deuxiéme chapitre, contre Loisy qui publie Autour d’un petit
livre (1903) et s’explique auprés de divers correspondants, généra-
lement clercs. — Bien des noms du catholicisme d’alors ont déja
paru dans ces deux « barrages »; mais en voici d’autres, qui vont
de Francois Mauriac jusqu’'a Joseph TURMEL, quand est décrite
tout au cours du chapitre III DI’effervescence intellectuelle de ce
temps-la. — Aprés deux chapitres sur « Les principes et la critique »
et « Sur la science humaine du Christ », le sixiéme et dernier
s’intitule « Le dogme et I'histoire » : Pinterlocuteur principal de
Loisy va étre ici Maurice BLONDEL, qui publie, en 1904, Histoire
et Dogme... « Colloque imaginaire », annonce I’éditeur de M. PourAT
au sujet de tout son ouvrage, « ou se trouvent représentées toutes
les tendances de ce qu’on appelait la science catholique ». Imaginaire
oui, mais en méme temps trés vivant et réel.

Dans les notes et dans une annexe de ce livre on trouve un



38 PIERRE PETIT

cadre chronologique trés utile pour les mémoires défaillantes
(1875-1908); une recension des fonds manuscrits qui ont été
consultés, parmi lesquels sont cités les papiers de Paul SABATIER,
conservés, en Ardéche, par sa fille, M®® JusToN (on sait quelle fut
alors I'importance du dialogue entre les catholiques et les protestants;
il y a quelque naiveté a croire qu’il est une nouveauté de nos années
présentes !); une liste d’ouvrages de références; une étude et une
bibliographie sur les « pseudonymes et anonymes modernistes ».
Un index onomastique et un index thématique achévent de ranger
cet ouvrage parmi ceux dont lutilisation sera désormais des plus
utiles. Savant, il I’est certes; mais familier aussi, pour ceux d’entre
nous qui ne vivent pas a la surface, &4 la périphérie des difficultés
que I’Eglise rencontre dans sa marche.

La science catholique n’est pas, de nos jours, arrivée au bout
de ses peines. On la renvoie aux thémes d’étude et de recherche
les plus élémentaires, non seulement comme il y a cinquante ans,
mais comme il y a quelques siécles... Témoin le volume qui
rassemble les travaux et les discussions d’une « rencontre doctri-
nale » tenue en avril 1960, en Belgique : L’eristence de Dieu (Cahiers
de lactualité religieuse, Casterman, Paris 1961; 390 p.). Bien queé
MERLEAU-PONTY ait déclaré : « Il est frappant de constater qu’au-
jourd’hui on ne prouve plus guére Dieu, comme le faisaient
saint THomAs, saint ANSELME ou DESCARTES »; bien que nous ayons
communément rélégué les fameuses « voies » de saint THomAs au
magasin des curiosités historiques; bien que 'opposition soit devenue
banale, par la fortune du propos pascalien entre le Dieu d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob, et celui des philosophes; bien que Karl BARTH
ait prophétisé contre les voies rationnelles qui conduiraient a Dieu...,
au jugement de bons esprits le probléme reste entier, méme si le
marxisme, l'existentialisme et la technicité dans laquelle nous nous
enfoncons en renouvellent I'énoncé. Cette conviction réunissait les
dix-huit rapporteurs assemblés dans le collége dominicain de philo-
sophie et de théologie de La Sarte-Huy.

Ils étudiérent d’abord notre situation contemporaine : 'athéisme,
et spécialement 'athéisme marxiste; 'inquiétude philosophique, telle
qu'on la voit chez KIRKEGAARD, HEIDEGGER, JASPER. Ici prit place
un sobre exposé du Pére BouiLLARD sur « le refus de la théologie
naturelle dans la théologie protestante contemporaine », parlant de
BARTH, mais aussi de BRUNNER et BuLTMANN. Puis vint ’examen des
« conditions requises aux approches du mystére de Dieu », entre
autres, par le Pére DONDEYNE : « l'expérience préphilosophique et
les conditions anthropologiques de I'affirmation de Dieu ». A la
suite de quoi furent présentées soit les « voies » classiques vers
Dieu — et tout d’abord celles que saint THomAs D’AQUIN structura —,
soit des voies renouvelées qui prendraient leur départ dans la liberté



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 39

(par le Pére pE FINANCE), dans I'échec de 'homme, dans la vérité
scientifique. La fin des entretiens roulait sur le théme pascalien que
nous avons rappelé plus haut et se terminait sur « connaissance et
inconnaissance de Dieu, au plan de la raison ».

Ce livre épais nous rappelle opportunément un probléme que
nous ne pouvons pas esquiver. Mais tantot il nous dispose a4 entrer
dans cette recherche de La Sarte-Huy — ainsi quand le Pére BouiL-
LARD, aprés avoir évoqué les théses de BRUNNER et BULTMANN, moins
abruptes que celle de BaRTH, nous rappelle que « la tradition
catholique est beaucoup plus complexe et plus subtile que ces
théologiens protestants ne le disent » — et tantoét il nous décourage
et nous rameéne au point de départ — ainsi, quand le Pére H.-D.
RoBERT expose que selon saint THomas « la raison qui prouve que
Dieu est, ne fait pas autre chose que de consulter la vérité divine
elle-méme a ce sujet », car « la lumiére constitutive de son étre,
comme de ses actes d’entendement, est, par mode de ressemblance
de Tl'effet 4 sa cause, une impression de Dieu méme en nous »
(p. 350). Le probléme de la légitimité « évangélique » de ce propos
philosophique et de son intégration 4 une théologie chrétienne,
demeure entier.

Nous restons dans le méme ordre de préoccupations si nous
ouvrons maintenant un petit livre du Pére Karl RaHNER, S.J., le
théologien d’Innsbruck maintenant bien connu en France par de
nombreuses traductions de son ceuvre abondante : Mission et Grdace,
I. XX° siécle siécle de grace ? (Mame, Paris, 1962, 268 p.). Livre
qui porte en sous-titre : « Fondements d’une théologie pastorale
pour notre temps ».

Divers textes sont ici recueillis. U'ne conférence faite a Cologne
en 1954 (« Le chrétien dans le monde moderne ») expose ce theme,
que I’Eglise est en situation universelle de diaspora, ce qui implique
un état de mission. Une conférence faite a Paderborn en 1959
(« Réalité de la rédemption dans la réalité de la création ») s’inscrit
dans la suite du colloque rapporté plus haut : athéisme et théisme,
conditionnement théologique et pastoral de l'unité entre la création
et la rédemption, la vie chrétienne étant le lieu de cette unité. Un
écrit publié a Graz en 1960 (« L’individu dans I’Eglise ») met en
garde « contre toute forme, grossiére ou subtile, de totalitarisme
religieux »... Le recueil s’achéve sur une conférence adressée en
1954, a Paderborn, a des prétres, conférence qui présente Marie
comme I’ « image typique de I'apostolat et de la pastorale ». Sur
ces divers thémes, inégalement selon que leur soubassement théolo-
gique nous sera assimilable ou non, le Pére Karl RAHNER provoquera
ou aidera notre réflexion, et aussi quand, dans cette autre conférence,
donnée a Munich, en 1955, dont I'accent est trés direct, il tente de
discerner la physionomie du « monde qui vient »...



40 PIERRE PETIT

Le présentateur francais des textes du Pére Karl RanNEr prend
soin, & plusieurs reprises, d’indiquer que les propos de celui-ci sur
I’Action Catholique ne correspondent pas exactement & I'expérience
francaise. C’est principalement en fonction de cette expérience que
semble avoir été concue et écrite 1'Initiation a UAction Catholique
de M. le chanoine Emile VauThHier (Editions de la Chronique sociale
de France, Lyon, 1962, 200 p.). Une étude mondiale de I’Action
Catholique, doctrinale et documentaire, n’existe pas encore a notre
connaissance; elle montrerait la multiplicité des initiatives locales
et nationales, et comment les directives des papes — qui souvent
reflétent elles-mémes la situation italienne — sont diversement
entendues ou vécues par les clercs et les laics.

Mais ceci dit, qui ne veut pas étre restrictif, ce petit volume
constitue certainement le meilleur condensé que nous puissions
consulter. Il est la réédition en méme temps que la révision de
la méme Initiation jadis publiée par les soins de I'Ami du Clergé,
a Langres. M. Joseph FOLLIET, qui le préface, I’annonce apte a
répondre « a peu prés a toutes les questions » aussi bien du
chrétien qui la connait de l'intérieur que de celui qui I'’examine « de
I’extérieur, en sympathisant, voire en critique ». Les protestants peu
avertis en cette matiére auraient eu profit a lire M. le chanoine
VAUTHIER avant M. I'abbé ComBLIN, dont nous avons signalé, I'an
dernier, l'original et trés discuté « Echec de 'Action Catholique » ?

Certaines « expériences » catholiques sont difficiles 4 faire pour
des protestants. Tel est le cas en ce qui concerne cette Action Catho-
lique, identique en son principe, toujours mouvante en sa réalité
quotidienne, ou du moins annuelle. C’est pourquoi il est trés heureux
que cette année 1962, qui a vu le réédition du « manuel » de
M. le chanoine VAUTHIER, ait été marquée par la parution du
meilleur livre que nous puissions tenir en mains actuellement comme
document vivant : Les chrétiens dans le monde rural, par MM. Pierre
TourLaT, Ange BOUGEARD et Joseph TEMPLIER (Editions du Seuil,
1962, 416 p.). Tel fut le propos de ses auteurs, non pas des reporters
ni méme des observateurs qualifiés, mais des « acteurs » : « montrer
ce qui caractérise les principales forces vives de I’Eglise (entendez :
de I’Eglise catholique) au travail dans le monde rural », nous pré-
senter « une coupe dans un tissu vivant » (p. 8-9).

Un chapitre liminaire esquisse la physionomie rurale de la
France actuelle, qu’il s’agisse des familles, des villages, des institu-
tions : « Un monde qui bouge ». Puis vient la premiére partie du
livre, qui traite des « laics ». On voit tout d’abord ces mouvements
qui portent les sigles JAC et JACF (Jeunesse Agricole Catholique) et
MFR (Mouvement Familial Rural) a travers la presse, plus exacte-
ment a travers quelques journaux : Le Monde, L’Express, France-
Observateur, Témoignage Chrétien. La vitalité qu'on admire dans



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 41

ces pages produit quelques propos « excessifs », tel celui-ci :
« Paris-Match et France-Soir, pour ne prendre que ces deux exemples,
n‘ont pas soufflé mot du Congrés mondial de la Jeunesse Rurale a
Lourdes, en 1960, alors que c'était le premier événement du genre
depuis la venue de Jésus-Christ» ! (p. 76). Le plus intéressant du
livre commence ensuite, quand nous entrons dans la doctrine vécue
de I’Action Catholique rurale : méthodes de travail, relations avec
le syndicalisme, caractére familial du mouvement, situation des
femmes, des jeunes et des enfants, action internationale de ces
jeunes... ame profonde des mouvements : ni syndicat ni confrérie,
ni patronage ni parti chrétien, mais « coordination de forces naguére
dispersées » (p. 123), ceci devant étre entendu dans la lumiére des
propos essentiels a I’Action Catholique : « Si, pour (les dirigeants
Taics des mouvements), I’évangélisation du monde ne peut se faire
sans l’assomption de toutes les réalités humaines, c’est qu’ils ont
découvert combien la christianisation d’un peuple ou d’un milieu
se joue au niveau de la vie de tous les jours » (p. 89). Ou bien :
« La mission du MFR est de répercuter ’'Evangile sur tout le milieu
rural, les personnes qui y vivent, les questions qui s’y posent, les
organismes et institutions qui y naissent et s’y développent » (p. 135)...

I n’existe pas de cloison étanche, évidemment, entre cette
premiére partie et la seconde, qui traite principalement des
« prétres ». L’aumoénier s’interroge sur ce que signifie pour lui
I'Ordre qu’il a recu, ce que signifient les verbes de la liturgie :
baptiser, précher, présider... en dehors du ministére paroissial clas-
sique, et ses réponses originales sont d’un grand intérét, nous
montrant la mouvance du sacerdoce catholique. Il indique quelles
sont ses relations avec ses confréres qui exercent ce ministére
paroissial, et les tensions qu’on trouve la ne nous sont pas étrangéres,
a nous Réformés de France qui nous étonnons parfois du nombre
des pasteurs dirigés vers des formes nouvelles de service... Diverses
initiatives missionnaires sont décrites : Mission de France, Freéres
des campagnes, Mission générale..., et sont aussi mentionnées les
communautés sacerdotales de séculiers qui retrouvent une tradition
ancienne. Des données sur la « pastorale d’ensemble » achévent la
partie rédigée du livre, suivies par toute une série d’annexes et de
documents qui portent sur les origines et I’organisation de la JAC-
JACF et du MFR, les organisations professionnelles agricoles, les
thémes qui ont été étudiés de 1950 a 1962, des cartes et tableaux
qui montrent la diffusion des publications rurales catholiques en
France proportionnellement a4 la population de chaque département;
4 la population rurale s’entend, c’est-a-dire a celle qui compte moins
de 2.000 habitants agglomérés. L.

La richesse, jaillissante, trés prés de la vie, de l’experlf:n_ce
quotidienne, de ce volume en fait tout 'intérét pour nous, et specia-
lement pour ceux d’entre nous qui vivent, consciemment, dans le



42 PIERRE PETIT

monde rural. Faut-il s’étonner que la dimension cecuménique manque
totalement dans cet ouvrage qui annonce tranquillement « les
chrétiens... » et ne parle que de catholiques (sauf une citation du

frére Roger ScHuTz, p. 262), ce qui — en ce qui concerne certains
départements du moins, Ardéche, Doubs, Drome... — étonne quelque
peu ?

***

Dans le tome III de I'Histoire du Catholicisme en France,
M. LATREILLE nous avait avertis qu' « il y aurait une grave erreur
d’optique a envisager I'histoire du Concile du Vatican dans la seule
perspective du catholicisme francais... » (p. 392); cependant, le peu
de place qu’il a cru devoir faire en toute justice au I°r Concile
du Vatican nous permet de mesurer quelle transformation s’est opérée
— dans tout le monde catholique c’est évident, mais en France
aussi — a I'époque du II* Concile du Vatican. Si les espoirs qu’on
place en celui-ci se réalisent — serait-ce simplement dans la ligne
de l'aggiornamento spirituel ou moral que souhaite JEan XXIII —
ses Actes auront plus d’ampleur que ceux du précédent, prématu-
rément interrompu. A vrai dire l'un et l'autre sont, partiellement
et sous divers aspects, solidaires; on le rappellera plus loin. Pour
le moment nous notons que les théologiens et les historiens, spécia-
lement durant la récente période préparatoire, ont 4 maintes reprises
rappelé a ceux qui l'avaient un peu vite oublié ce qu’avaient été
I'ceuvre et les projets de Vatican I

C’est ce que fit le Pére Henri RonpeT, S.J.,, dans Vatican I.
Le Concile de Pie 1X : la préparation, les méthodes de travail, les
schémas restés en suspens (éditeur P. LETHIELLEUX, Paris, 1962,
224 p.). On trouvera la présentés : la préparation et la marche
générale du Concile; plus longuement, I’élaboration doctrinale, la
mise en forme des schémas qui devaient étre soumis aux Péres;
ensuite, les travaux mémes du Concile, constitution Dei Filius sur
la raison et la foi, constitution Pastor aeternus dans laquelle est
définie l'infaillibilité pontificale, toutes deux piéces maitresse de la
structure catholique moderne. Enfin, P'auteur étudie les schémas
restés en suspens et il met a la disposition de ses lecteurs, en version
francaise, quelques documents importants.

Un « précis », tel est le Vatican I du Pére RoONDET, un bon
instrument de travail parce que 'on y trouve, accompagnant constam-
ment le texte, les références aux tomes de Mansi (Sacrorum Conci-
liorum nova et amplissima collectio) qui constituent la masse docu-
mentaire essentielle dans laquelle tout le monde puise. En plusieurs
endroits, on constatera la continuité entre Vatican I et Vatican II
souci que les officiers de la Curie romaine soient recrutés dans
I'univers, souhait d’une réforme du bréviaire, souci de I'unité
chrétienne...



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 43

I est devenu banal de juger et de dire que Vatican I a
déséquilibré I'édifice ecclésiologique, non pas en définissant I'infail-
libilité pontilicale, mais en en restant la, et qu’une des taches
maitresses de Vatican II devrait étre de rééquilibrer cet édifice. La
théologie de I'épiscopat fut certainement le théme le plus fréquent
des articles, colloques, livres catholiques-romains depuis les premiers
mois de 'annonce du Concile maintenant ouvert. Ce n’est pas une
mince contribution & cette réflexion qu’ont apportée les Editions du
Cerf en publiant I'ouvrage collectif intitulé L’Episcopat et UEglise
universelle (collection Unam Sanctam, n° 39, Paris, 1962, 834 p.).
Sous la direction des Peéres CoNGAR et Dupuy, une vingtaine de
collaborateurs, dont les noms sont souvent connus de nos lecteurs,
ont groupé leurs travaux : abbé CoLsoN, Péres DEJAIFVE et
K. RaHNER, Dom O. Rousseav, chanoine THILs...

Telle est 'ordonnance, en cinq parties, de ce volume : I. L’épis-
copat dans son rapport au Christ, la hiérarchie comme ministére et
comme service (le titre est annoncé dans cette forme redondante;
en cette partie la plus grande place est tenue par des études néotesta-
mentaires et traditionnelles dues au Pére ConGaRr); II. L’épiscopat
dans son rapport aux apotres, selon la littérature chrétienne primi-
tive (ici intervient M. CoLsox~); III. L’épiscopat dans son rapport au
peuple de Dieu (ministére de I’évéque au sein de I’Eglise universelle
d’une part, dans I’Eglise particuliére d’autre part); IV. L’épiscopat,
dans son rapport au pape (on renoue la explicitement avec les travaux
du Irr Concile du Vatican); V. Quelques recherches sur la théologie
de I’épiscopat, enfin, sont indiquées (bilan assez maigre qui est confié
a M. LECUYER, dont les divers travaux sur le sacrement de 1’'Ordre
sont bien connus).

Il est bien évident que cet ouvrage se situe dans le cadre de la
doctrine catholique-romaine. Le primat du pape, par exemple, n’est
pas attribué a des conditions historiques, mais au donné révélé. Mais
aussi, la collégialité épiscopale est constamment rappelée comme
« une donnée fondamentale de la constitution de I'Eglise » (p. 22);
et c’est ici que le travail des théologiens catholiques-romains revét
un intérét cecuménique. On est bien obligé d’observer cependant que,
pour le moment, il s’agit seulement de recherches et de souhaits;
les curieux qui commenceront par la quatriéme partie leur consul-
tation de L’Episcopat et UEglise universelle, en prendront vite
conscience. De cette « restriction », les auteurs du recueil ne sont
évidemment pas responsables, leur labeur vient en son temps, et le
total de leur ouvrage, riche et varié, compose un précieux instrument
de travail pour notre connaissance du catholicisme.

Un autre recueil d’études, moins épais certes et moins important
que le précédent, a été publié par la Maison Desclée et Cic et offert
4 Mgr WEBER, de Strasbourg, pour le cinquantenaire de son ordina-



44 PIERRE PETIT

tion sacerdotale : Parole de Dieu et Sacerdoce (Paris, 1962; 306 p.).
Le titre attire I'wil du protestant en quéte de littérature théologique
qui lintéresse. Les noms qu’il reconnait lui sont de surcroit une
garantie : URs von BALTHASAR, CAZELLES, FEUILLET, NEDONCELLE...
Et plusieurs études, en fait, retiennent son attention, spécialement
celles qui justifient le titre qu’il a lu.

Ainsi, le Pére ConGar écrit-il sur « Les deux formes du pain
de vie dans I’Evangile et dans la Tradition ». Il invite ses lecteurs,
ici encore, & un rééquilibre. D’une part la tradition protestante est
tombée, juge-t-il, dans le travers de réduire les moyens de grace a
la Parole. (Pourquoi 'orthographe de SMALKALDE est-elle transformée
en celle de SCHMALKALDE dans le cours de cet article ? P. 37, note 3;
p- 39, note 2; p. 10, note 1..) D’autre part, « on peut avouer,
déclare-t-il, qu’on a souvent, chez nous, tendu & ne pas voir assez
I'inclusion de la foi dans le sacrement...; en conséquence, on n’a
pas suffisamment marqué que la fonction de la parole est intérieure
au sacerdoce... » (p. 45). Ce disant, il indique quand méme : « Il
ne serait pas difficile de recueillir, aprés le Concile de Trente, des
témoignages catholiques gardant toute la richesse évangélique et
traditionnelle de la notion du sacerdoce » (p. 45). Et de citer tout
aussitot Bossuer, dans le Catéchisme du diocése de Meaux. Mais
si 'on voulait apprécier exactement I’enseignement commun des
quatre sieécles passés, combien d’autres témoins rencontrerait-on qui
n’avaient pas gardé cette « richesse évangélique » ! Cependant,
I’histoire seule ne nous intéresse pas, et nous voulons retenir
I'orientation que donne le Pére CONGAR.

Plus loin, dans le méme recueil, I'aumoénier des étudiants de
Strasbourg, M. Pierre BockEL, fait écho au Pére CONGAR, avec une
intention directement pastorale, en un style plus abrupt : « Que le
prétre soit essentiellement le ministre de la Parole est une évidence
théologique » (p. 217). Nous le voulons bien; mieux, nous nous en
réjouissons, méme si le mot « évidence » est légérement risqué.
Mais aux lecteurs catholiques qui « tiqueraient » sur P'adverbe
« essentiellement » — ne serait-ce que parce qu’il bouscule le volume
doctrinal des enseignements donnés par les canons du Concile de
Trente — M. Pierre BOCKEL asséne une série de citations péremp-
toires : 1 Corinthiens 1/17 (ce texte vaut-il directement pour un
« prétre » catholique-romain de 1962 ?), ORIGENE, le pontifical (rite
de l'ordination) et P1E XII... qui, en effet, écrivait, en 1954, a des
congressistes réunis 4 Montpellier, qu’ « il n’est pas de tache plus
essentielle que d’annoncer au monde la Parole de Dieu ». C’est nous
qui soulignons ici essentielle, car ce va-et-vient des textes que nous
lisons, et de nos réactions, montre un catholicisme en marche dans
une direction qui nous réjouit.

De cette direction nous ne distinguons évidemment pas les étapes



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 45

A venir, et nous ne croyons pas que la prochaine sera la simple
reproduction de la Réforme historique. Dans le mouvement cecumé-
nique nous prenons notre part de risques... Ce mouvement entraine
présentement une telle production en librairie qu’une nouvelle diffi-
culté surgit pour les paroissiens, les pasteurs, voire les théologiens :
comment choisir leurs lectures ? Méritent I'attention les deux volumes
de I'ouvrage d’'un dominicain canadien, le Pére Bernard LAMBERT :
Le probléme cccuménique (Editions du Centurion, Paris, 1962; les
deux volumes, 734 p.).

Avouons tout de suite nos travers : un protestant cherchera
peut-étre, comme le test d’une bonne information interconfessionnelle
et donc d’un bon travail d’ensemble, les passages ou il est parlé des
formes de sa foi, doctrinales, liturgiques, disciplinaires... Il rencon-
trera sans doute des rédactions malheureuses. Par exemple celle-ci :
¢« Or, une fois LuTHER et CaLvIN disparus, c’est avec ses défauts
comme ses qualités, ses certitudes comme ses improvisations que
cette conception du christianisme fut canonisée, devint régle d’ortho-
doxie... Les dénominations protestantes échangent des critiques sur
leurs fondateurs respectifs, mais pour chacune, le sien propre est
infaillible » (p. 95). On voit bien ce que le Pére LAMBERT a sans
doute voulu dire dans la premiére phrase; mais les mots qu’il a
utilisés (canonisée, régle d’orthodoxie) ont faussé son propos. Quant
a linfaillibilité qui serait reconnue a LUTHER ou a CALVIN, on ne
voit pas du tout comment en expliquer l'intervention ici! Mais si
quelque calviniste que ces phrases n’ont pas découragé, poursuit sa
lecture, il aura bientot I'occasion de « boire du petit lait » : « Le
luthéranisme, aprés avoir pris la téte de la Réforme, fut assez vite
dépassé et de maniére définitive par le calvinisme... » (p. 97).
Et : « Dans une trés large mesure, l'apparition du Mouvement
cecuménique contemporain est la résurgence de I’esprit cecuménique
de CaLviN » (p. 98). Nous ne remarquons pas seulement cette
déclaration parce que nous écrivons dans « La Revue Réformée »,
mais parce qu’elle raméne a notre mémoire telles ou telles consignes
que donnait le réformateur aux destinataires de ses lettres, consignes
auxquelles 'actuel cecuménisme n’a rien ajouté, par exemple celle
de n’étre pas conduits, dans les disputes théologiques avec les
« papistes », par l'intention de « gagner » sur l’adversaire.

Mais ce n’est point correctement aborder I’ccuvre du Pere
LAMBERT que de le faire principalement ou premiérement selon cette
méthode. Cette ceuvre réclame une lecture tranquille et entiére; elle
est contre-indiquée pour ’homme pressé ! En fait, une vaste infor-
mation sert de soubassement au travail théologique de I'auteur. Que
cette information soit souvent de source ameéricaine, cela nous rend
service, enfermés que nous sommes généralement dans la consulta-
tion de sources européennes; que les bas de pages ne soient pas
alourdis par des masses de références. selon la mode que suivent



46 PIERRE PETIT

avec complaisance trop de théologiens, cela nous repose et ne nous
parait pas moins sérieux.

Chance historique de I'Unité, genése de la séparation de I'Eglise
en Eglises, modes du passage de ces Eglises a I'Eglise, probléme de
I’essence du christianisme, de la mission de I’Eglise dans le monde,
puis de sa structure, et ensuite de sa liturgie : tel est le dévelop-
pement de la plus grande partie de l'ouvrage. Viennent ensuite
I’examen psychologique et sociologique du christianisme en mouve-
ment d’unité. Deux chapitres, enfin, sont réservés a I'Orthodoxie et
a Israél. Juste apparaitra l'insertion de celui-ci. Mais pour celle-la
on jugera peut-étre que le protestantisme, mieux répandu au travers
de tout I'ouvrage, a la part plus belle.

L’auteur est donc un catholique-romain, et qui déclare de prime
abord que sa pensée, avant qu’il n’écrive quoi que ce soit, s’est
tournée vers son Eglise, « mére vénérable a I'inépuisable sagesse »
(p. 9). Mais cela ne I’a pas empéché de tracer et de suivre les
grandes lignes d’une authentique « cecuménologie », selon le terme
qu’emploie Dom Olivier Rousseau. Quand on a lu le nom du
Pére Bernard LAMBERT, on s’est peut-étre demandé quel était cet
inconnu qui ajoutait deux volumes & tant d’autres sur les rayons
des libraires. Cet inconnu avait certainement travaillé depuis long-
temps, dans la discrétion, car son intervention a d’emblée une
remarquable qualité.

Puisque nous parlons cecuménisme, terminons cette chronique
par un livre d’histoire ecclésiastique. On y verra quel fut le souci
conciliaire pour un pape moins heureux dans la préparation de son
dessein que ne vient d’étre JEan XXIII, nous voulons dire PauL III.
La Hongrie, ’Espagne, divers pays, parmi lesquels il convient de
mentionner particuliérement la Belgique et I’Allemagne, ont, depuis
la fin du xIx* siécle, entrepris de publier la correspondance des
nonciatures pontificales. Or la France, dont la nonciature perma-
nente fut I'une des premiéres et des plus importantes, était notoi-
rement défavorisée; on le déplorait. Les tentatives faites au début
de ce siécle par M. I’abbé FRAIKIN et par Dom ANCEL n’avaient pas
eu de suite. Heureusement, voici que la publication souhaitée
reprend, et dans de bonnes conditions, sous le patronage de la
Faculté d’Histoire ecclésiastique de I’Université grégorienne, et de
I’Ecole francaise de Rome, ainsi qu’avec l'aide du Centre national
de la Recherche scientifique. C’est M. le chanoine LEsTocCqQuOY,
historien dont le nom est connu et estimé, qui entreprend -cet
ouvrage : Correspondance des nonces en France, Carpi et Ferrerio
(1535-1540) — Acta nuntiaturae gallicae 1. — Presses de I'Univer-
sité grégorienne a Rome, et Editions E. de Boccard, a Paris (1961);
LII et 645 p.

Dans ce premier ouvrage on ne trouve pas, malgré son épaisseur,



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 47

tous les textes en leur état complet. Rappelons a4 ceux qui 'ignorent
que la régle était, pour les nonces, d’écrire au moins tous les quatre
jours, que souvent ils écrivaient plus fréquemment, et qu'on leur
recommandait de ne pas étre trop brefs. Pour « les choses d’impor-
tance » seulement, annonce M. LEsTocQuoy, le texte original complet
est reproduit; il est en italien. Pour le reste — et aussi parce qu’il
arrive que le texte original soit perdu — on trouve des analyses,
des résumés sobres et précis, établis en langue francaise. A plusieurs
reprises nous aurions sans doute aimé lire un document complet,
par exemple telle lettre de NosiL1 a RicaLTo (10 juin 1537; p. 267)
dans laquelle nous aurions entendu I'opinion du roi FraNgois I
sur les luthériens et le Concile; original et copies en ont été perdus.

Les nonces menaient la vie de la cour, et leurs rapports, d’un
ton parfaitement « profane », donnent une fidéle image de celle-ci.
L’indisposition d’un prince, une étape pénible en quelque lieu du
royaume, un abcés ou une diarrhée du roi, quelques milliers de
lansquenets qui se déplacent sur les frontiéres, des galéres qu’on
réclame contre Tunis et que FrRangois I** n’accordera pas, un chapeau
de cardinal qui, vingt fois sollicité, ne vient pas... Tels sont les
menus faits qu'on peut y lire 4 longueur de pages. A travers ces
menus faits, on voit se jouer toute la politique des « grands » de
ce temps-la : CHARLES-QUINT, dont FrRaNGoi1s I*" se méfie, HENRY VIII
dont la théologie est flottante parmi les troubles politiques. Ni le
danger turc ni le péril protestant ne réunissent ces princes chrétiens.

Du protestantisme en particulier nous aimerions entendre parler
davantage tout au long de ces documents, en de telles années ! Ici
ou la nous apprenons qu'une troupe de lansquenets est pour moitié
catholique, pour moitié protestante; que la répression des anabap-
tistes s’exerce en Flandre; que MELANCHTON (orthographié par erreur
MELANCTHON, p. 43, ce qui blesse I'eeil dans une édition aussi
remarquablement soignée) accepterait le sacrement de Plautel et la
suprématie du pape... Mais cela parait bien peu au lecteur protestant.
Il convient donc de lui rappeler que la fonction des nonces de ce

temps-la était trés différente de celle — pour le moins ambigué, et
qu’on s’étonne de ne pas voir dénoncer plus souvent qu’a l'occasion
) N g i: ils étai :

le quelque crise des nonces d’aujourd’hui; ils étaient strictement

des diplomates, représentants d’un souverain étranger. Les questions
religieuses n’étaient pas de leur ressort; rois, ministres et gens de
la Sorbonne étaient la-dessus bien d’accord. Mais de plus, il convient
peut-étre d’entendre la une lecon de lhistoire, théologiens incorri-
gibles que nous sommes plus ou moins, qui portons de telles lunettes
que nous ne voyons plus les faits. Le Pére Bernard LAMBERT était
bien conscient de notre travers quand il commencait son chapitre
sur le probléeme historique de I'’Eglise et des Eglises par cette
phrase : « A la base du travail cecuménique, s’il y a les principes,
il y a aussi les faits » (p. 77).



CONFERENCE INTERNATIONALE REFORMEE

LE CHRETIEN ET L'ETAT

du 27 au 30 aoit 4 Bruxelles — Belgique

L’enseignement biblique sur Uautorité de UEtat,

par le Dr Pierre MaRCEL, France.

La nature et la tiche de UEtat,

par le Dr Herbert Frost, Allemagne.

La puissance du glaive et son développement moderne,

par A. Port, Pays-Bas.

Le Chrétien et la Démocratie moderne,

par le Prof. D* H. Van RIESSEN, Pays-Bas.

— Le Chrétien et U'Etat totalitaire,

par le Dr Hans DomBols, Allemagne.

Pour tous renseignements complémentaires, programme complet,
inscriptions, s’adresser 8, rue de Tourville, Saint-Germain-en-Laye,
Seine-et-Oise, France.

Vu I’abondance des matiéres d’actualité, nos rubriques : Bibliogra-
phie, Nouvelles bréves, etc..., sont reportées au prochain numéro.



LA REVUE REFORMEE

Abonnements, envois de fonds et dons

Les abonnements de solidarité permettent d’assurer le service de la Revue .

a) a prix réduit, aux pasteurs (ou assimilés) et aux éludiants ;

b) gratuitement aux bibliothéques d’hopitaux, de sanas, de prisons, etc...;

¢) aux bibliothéques d’é¢tudiants ct de diverses Facultés, afin d’y faire connal-
tre nos publications ¢t en vue d'une raisonnahle propagande.

Pour soutenir notre ceuvre ¢t faciliter nos publications, des dons peuvent &tre
adressés soit par des coreligionnaires frangais qui désirent s’associer & notre tra-
vail, soit par des protestants ¢trangers qui, sans vouloir s’abonner & la Revue
Réformée, sont cependant heurcux de participer & notre effort.

FRANCE : Commandes : 8, rue de Tourville, Saint-Germain-en-Laye (S.-et-0.).
Abonnements, envois de fonds et dons : M. Jean Manrcer, 23, rue de Tourville,
Saint-Germain-en-Laye (S.-el-0.0. C.C.P. 7284.62,
Abonnement @ 14 F. Abonnemenl de solidarit¢ ¢ 25 F ou plus.
Pasteurs et assimilés, ¢tudiants @ prix réduit, 9 F.

ALLEMAGNE : Pastor Wilhelm Lancenour, Rheydt, Kirchstrasse 1. Konto Nr. 48 54.

Stidt. Sparkasse, Rheydt. Postcheckamt : Kaoln 7275,
Abonnement D.M. 12 ; Etudiants : D.M. 8.

BELGIQUE : M. le pasteur Paulo Mexnpes, 273, avenue Charles-Quint, Bruxelles-
Ganshoren. Compte courant postal 3776.05,

Abonnement : 120 franes belges. Abonnement de solidarité : 180 francs belges
ou plus,
Pasteurs et ctudiants @ 100 francs belges.

E'TATS-UNIS. CANADA : STECHERT-HAFNER Inc., 31 East 10th Street, New-York 3,
N.Y. (U.S.A0.
Abonnement : § 3, . Abonnement de solidarité : § 6 ou plus.

GRANDE-BRETAGNE : The Rev. G. 5. R, Cox, 68, Warren Avenue, Bromley, Kent.
Abonnement : U 1, Student sub. sh. 13.

[TALIE : Libreria di Cultura Religiosa, Piazza Cavour 32, Roma, C.C. Postale
1/26922.

Abonnement @ lires 1.500,
Pasteurs et assimilés, ¢ludiants : lires @ 1.000,

PAYS-BAS : M. Th, J. Banexisex, Leijweg 176. s’-Gravenliage. Postrekening
Nr. 384573. Teiefoon : 335703.
Abonnement @ FL 11, Abonnement de solidarité @ Fl. 20 ou plus.
Etudiants : prix réduits @ FILO 7.

PORTUGAL : Rui Antonio Robnricues, Bairro da Boavista, 9-1* Ponta De!gada,
S. Miguel, Agores.

Abonnement : 60 § 00.
Pasteurs et assimilés, étudiants ; 43 & 50.

SUISSE : M. R. Burnikn, 39, boulevard Grancy, Lausanne. Compte postal : T1.6345.
Abonnement : 12,50 frances suisses. Abonnement de solidariteé @ 25 franes suisses
ou plus. ) )
Pasteurs el assimilés, étudiants @ prix réduits 8,050 1 anes sulsses.

ACNIRES, PAY S o I 15=



PUBLICATIONS DISPONIBLES

(Extraits)

(au si¢ge de La Revue Itéformée, cf. page 3 de la couverture : France)

F
Jean pE Sismoxpi (1773-1842). Précurseur de I’liconomie Sociale .......... 6,—
Pierre BOURGUET, Opinions sur le Concile (2° éd.) .................... 6
Jean CALVIN, Sermons sur la mort et passion du Christ (Esaie LIID ....... 5,—
Jean CaLvIN :
La Nativité :
1. L’Annonce faite & Marie et a Joseph ........................ 1,
2. Le Cantique de Marie .............coiiiiiiiiiinaiiiinnaaa., 4,
3. Le Cantique de Zacharie ................. ... .. ... ... ..o .uu. 1,—
4. La Naissance du Sauveur ................ ... .. i, 1,—
Les quatre fascicules ensemble .......................... ). ey 12,—
Bréve Instruction chrétienne, Adaptation en frangais moderne, « Les
Bergers et les Mages » .......................... (port en plus) 3,45
Petit Traité de la Sainte-Céne, Adaptation en frangais moderne, ¢ Les
Bergers et les Mages », ........ . ... ... ... . (port en plus) 3,45
Auguste LECERF :
[T T Mo o 20 0 g0 oo B oo oo B o oo o oo ool oo oo o D 0 0 oo I 4,50
Des Moyens de la Grdce ............. .. ... ... iiiiiiiiiiinininn.. 6,—
Le Péché et la Grace ..............uuuuuiiuiummneenaenanninns 4,50
Pierre MaRCEL :
Le Baptéme, Sacrement de I'Alliance de Grdce ...................... 8,—
L'Actualité de la Prédicalion ................c.ouiiiiiuennenennnnnns 4,50
A U'Ecole de Dieu, Catéchisme réformé (9,60 F). A UEcoute de Dieu,
Manuel de direction spirituelle .................. (port en plus) 7,—
GelRSEMANE ... ... .. i e e et e 2,—
Le témoignage en parole et en actes ................c..cciiiiann.. 2,—
Christ expliquant les Ecritures ...................c.0iiiiinuinunn. 3, -
Catholicisme et Protestantisme, Lettre pastorale du Synode général de
I’Eglise réformée des Pays-Bas sur I’Eglise catholique-romaine. 4° ¢d.,
« Les Bergers et les Mages », ........................ (port en plus) 6,90
La Confession de Foi des Eglises réformées en France, ou Confession de La
Rochelle. Format de poche, ¢ Les Bergers.cet les Mages » ............ 3,30
Sécularisation du Monde moderne, par H. Dooveweern, R. Gros, D. M.
Lroyn-JoNEs, Jean CADIER, André SCHLEMMER, etc. ................... 5,
G. C. BERKOUWER, Incertitude moderne et Foi chrétienne ............... 4,50
Théodore pe BEze, La Confession de Foi du Chrétien, Texte modernisé,
Introduction, préface et notes de Michel Réveillaud ................. 9,—
Herman DOOYEWEERD, La nouvelle tdche d'une philosophie chrétienne ... 6,—
Pierre LESTRINGANT, Le Ministére de I'Eglise auprés des malades ......... 8,
John MURRAY, Le DivOrce . .......c.. .o uiiiimeeti et eeeienn, 6,—
Arthur PFeENNINGER, Pour I'Honneur de Dieu (Le drame de la vie de Calvin),
Picce en trois actes, adaptation frangaise d’Edmond Duméril ...... - 1,50

Aurx Editions Labor et Fides de Genéve (Suisse):
(Diffuseur pour la France, Librairie Protestante, 140, bd St-Germain, Paris, 6°).
Jean CaLviN, Commentaire sur U'Epitre aur Romains, relié.
Jean CaLviIN, Institution de la Religion Chrétienne, 4 volumes.
Jean CaLviN, Commentaire sur le livre de la Genése.
Jean CaLvIN, La vraie fugon de réformer IEglise.
André BiELER, L’Humanisme social de Calvin.

" Le Gérant : Pierre Ch. ManceL.
LF.Q.A., Canors. 31.257. Dépaot légal @ T1-1963




