
lA RIVUI 

RifORMil 
SOLI DEO GLORIA 

SOMMAIRE 

Daniel ROBERT : Synodaux et Episcopaliens en 

France au début du XIXe siècle ............... . 

Prosélytes et Prosélytisme : Prière d'insérer de la 

Communauté de Taizé (fr. CHARLES-EUGENE. 

Roger SCHUTZ). Textes de Jean-Marc CHAPPUIS, 

de participants au Colloque, de Robert OSTER­

MANN, de Karl BARTH, Pierre MARCEL . . . . . . . 20 

Pierre PETIT : Quelques livres cathcliques . . . . . . . . 31 

Le chrétien et l'Etat, conférence internationale . . . . 48 

N° 53 - 1963/1 TRIMESTRIEL TOME XIV 



LA REVUE R�FORMEE 
REVUE THEOLOGIQUE ET PRATIQUE 

à l'u1age dei fidèles, des conseillers presbytéraux et dei pnst�ura 

publiée par la 

SOCIETE CALVINISTE 

A vr-c la collaborai ion de pasteurs, docteurs et professeurs 

des Eglises réformées françaises et étrangères. 

COMITE DE HEDACTION 

Jean CADIER - Pierre CouHTHIAL 
Pierre MARCF.L - Michel HÉVEILLAUD 

Anctré SCHLEMMER - A.-M. SCHMIDT 
A\'l'C la collahornlion d(' : J. (�. II. l lo F F:\IANN, A.-G. :1\IABTIN, 

Pierr<' PETIT, etc ... 

Directeur : Pierre MAnCEL, D. Th. 
flrbidtnl dr l'.4.ssociatio11 /11fer11utio11alt Réfor1111;e 

Nédacli<m t'f co11111w11dcs: 8, rue de Toun·ill<', SAl :\ T - ( ;EH'.\I Al:\-E :\-L AYE 

(Seine-et-Oise), Fra n ce 

ABONNEMENTS, ENVOIS DE FONDS ET DONS 

se référer patte 3 de la couverture 

Prix de cc numt'.·ro : F 4,50 

(Frn11co de port et 15 % de ri·duction sur toute commande de numéros spéciaux de 
« La Hc,·ue Héforrnèc ;>. - \'oir pages ;1 d -1 de la COU\'<'rlure 

A NOS ABONNES : 
La Revue Réformée vous serait reconnaissante de bien vouloir régler 

sans tarder l'abonnement 1963. Au reçu de ce numéro, à l'ancien tarif 
(Cf. p. 3 de la couverture du numéro 52). - A partir du premier juin, au 
nouveau tarif (Cf. p. 3 de la couverture du présent numéro), que diverses 
hausses de prix nous obligent à adopter. Merci. 

-- Les abonnernrnts parle11t toujours du premier numéro de chaque tome 
(année ordinaire'). 

- Tnut abon11emt11I qui n'est pas rtsi/ié au .'11 décembre (par lettre 
adress<'e il /'Administra/ion de la Revue) est considéré comme valable pour 
l'année suivante. 

- Les abo1111eme11ts doivent nre reglés dans lts 11i:r premiers mois de 
l'a 1111t:·c. Les fr:1 is de rappel ( 1 F 1 s1111t i1 la charge des nbcrnnt·s. 



SYNODAUX ET ÉPISCOPALIENS 

EN FRANCE AU DÉBUT DU XIXe SIÈCLE 

par Daniel ROBERT 

L'étude d u  pasteur Roger BARILIEn (*) est une étude théorique 
ou normative, dans laquelle sont i nvoqués des arguments, ou 
considérations, d 'ordre historique . 

Nous ne prétendons poi nt intervenir dans le débat d'ordre 
théorique (en ce qui  concerne ce débat lu i-même, nous serions 
personnellement enclin à penser qu'en effet, comme M. BARILIER le 
soutient, les arguments scripturaires et rationnels en faveur d'un 
certa in  type < le  rég ime épiscopal - épiscopalisme non monar­
chique - ont été, en Suisse et en France, trop souvent et assez 
fâcheusement passés sous s i lence 1• Mais  nous pensons, par contre, 
que plusieurs des argu ments d'ordre historique qui  ont été invoqués 
par M. BARILIER à l'appui de sa thèse normative ne sont point  
d'excellente qual ité .  Lorsque le contexte historique est  mieux connu, 
l 'on s'aperçoit, en effet, que ces arguments n'ont pas la valeur que 
M. RARILIER leur prête, ou même (cas du début d u  x1xe siècle en 
France) se retourneraient aisément contre son argumentation. Nous 
précisons bien volontiers qu'il ne s'agit ici que de certains des 
arguments d 'ordre hi storique qui ont été invoqués, et que plusieurs 
autres nous semblent, au contraire, très solides 1 bis. 

Nous n'ex poserons  nos propres idées touchant  le contexte 
historique qu'à propos des faits que nous connaissons bien, les 
ayant étudiés nous-même 2• 

(•) De la souveraineté de Dieu il la sou,·cTaineté du nombre. Annlyse critique 
du Régime presbytérien synodal, La Retme R�formée, N° 50, p. 1 i\ 21>. . 1 A notre avis, les institutions existant actuellement en France (Conseils rég10-
rrnnx et Conseil national avec pr(•sidents perma ncnts) constituent un correctif 
m inimum au r(·ginH• synodal  pur. . 1 bis En particulier (l3An1Lrnn, p. 8, n. 22) l'argument du rôle « épiscopal » J<!Ué 
pnr CALVIN pendant sa vie. Ci-après, nous en ajoutons nous-même un (entretien 
01.1vrnn-D1·:s:..10:-.-T - L\<:OSTE, 1802). . 

2 1\1. ILu11L1En, ri·digcant son (•tudc en l!l:-1!l, n'anl it pu �ivoir co!111a1ss�nce <!c 
nos thèses (UHil) ni de notre recueil de Te:r:les et documents ... (1962); Il parait. avoir 

ignnri· nos brèves publications antfrieures de textes « épiscopaliens » datant du 
Pn•mier Empire (clans R.S.ll.P.F., années 1955 et 1956). 

1. 



2 DANIEL ROBERT 

A la fin du XVIII0 siècle (p.  9-10 de M. BARILIER; cf.  p. 24), 
Paul RABAUT et son fi ls aîné SAINT-ETIENNE ont crit iqué, de façon 
plutôt dure, le régime synodal . Il i m porte de bien marquer ic i  que 
ces cr i tiques (la célébrité de  leurs auteurs pourra i t  tromper) ne se 
s ituent point  dans l 'abstra i t, après une étude théorique, ou seulement 
réfléchie : P .  RABAUT et son fi ls étaient, lorsqu'ils ont émis au 
sujet des synodes les opinions désabusées, sévères même, que feu 
PANNIER avait relevées (sans très bien comprendre dans quel 
contexte elles s'inséraient 3), en p lein conflit chronique avec le synode 
de leur province, le Bas-Languedoc, conflit qu'éclairent les dél ibé­
rations même de ce synode dans ses réunions successives : l 'obj et 
du conflit étant l'établ issement, souhaité par les RABAUT, de Comités 
per�ts dans l'intervalle des sessions du synode, Comilë'Squi 

n auraient en pratique permis à P. RABAUT de diriger la vie ecclé­
't siastique ; les très vives résistances du synode (et, de même, du 

dernier synode national du xvme siècle, celui de 1763), la lutte 
permanente, expliquent assez les dures expressions des deux 
RABAUT ' ; tout le  problème est de savoir si  la dureté de ces 
expressions est bien à leur honneur ! A notre avis, même si l 'on 
j uge que les RABAUT avaient raison sur le fond, ces circonstances 
ôtent tout au moins la plus grande part de sa valeur à l'aspect 
mordant de leurs critiques 5• 

Plus tard, après la Révolution, u n  certain épiscopalisme naît 
à nouveau, dans le protestantisme français, sous le Consulat et 
l 'Empire. M .  BARILIER n'a connu ce mouvement, à travers feu 
PANNIER, que sous l'aspect des vues de D. ENCONTRE (BARILIER, 
p. 9, 21). Il l 'a malheureusement apprécié d'une façon inexacte, 
car i l  a cru (p. 9- 1 0) que les Eglises Réformées de France se 
dirigeaient, après la Révolu tion, comme avant, par le moyen de 
synodes 6; que donc D. ENCONTRE entendait réformer ou améliorer 

3 L'article de PANNIER, Calvin e t  !'Episcopat, qui est ici la source de M. BARILIER, 
date de 1927. En 1940, E.-G. LÉONARD devait élucider la question avec maîtrise 
dans son Histoire ecclésiast iqlle des Réformés français au XVIll8 s iècle ,· mais 
M .  BARILIER n'a pas utilisé ce travail important. 

' Les sources, les délibérations des synodes, sont dans le recueil de Edm. 
HuouEs, Synodes du Désert. La question a été étudiée de très près par E. LÉONARD, 
or;,. cil., p. 100-133 particulièrement; de façon beaucoup plus brève, par M. D. LIGou, 
L Eglise Réformée du Désert, « Rev. d'Hist. Econ. et Soc. » ,  1954, p. 162-164 (un 
peu imprudent) ; et par nous-même, Les Eglises Réformées ( 1800- 1830) , p. 9-11. 
14-16). 

5 Plus serein, donc plus intéressant (avec des idées analogues) se montrait, 
en 1786, le pasteur de Bordeaux (cévenol), ÛLIVIER-DESMONT (LÉONARD, p. 192-193; 
ROBERT, p. 11; l'opuscule, Réfle:r:ions d'un Philanthrope, est rue des Saints-Pères : 
il propose un « Conseil supérieur permanent » ). 

6 Erreur singulière. Est-il besoin de rappeler que les Articles Organiques 
de 1802 ne parlaient pas du synode national, et édictaient que les « synodes » 
(régionaux) ne :pourraient se réunir qu'avec l'autorisation du gouvernement (en 
fait, ils ne se reunissaient plus dans l'ensemble de la France, depuis 1791-1793). 
Jusqu'à 1872, les Eglises Réformées de France n'eurent donc pas de synodes. 



SYNODAt.;X ET EPISCOPALIENS 3 

un reg1me synodal en cours de fonctionnement effectif 7• En fait, 
nous pensons l 'avoir établ i sans qu'aucune contestation soit possible, 

1 1 t'épi scopa l i sme de la période im périale est au contraire, pour 
\ i l'essentiel, une conséquence de l'absence des synodes : en 1801, 

avant la rédaction de la loi organique, les Réformés, rej etant toute 
idée de fusion avec les Lu thériens, avaient réclamé auprès du 
gouvernement consulaire le rétabl issement officiel de l'organisation 
synodale 8• N'obtenant point ce qu'ils désiraient, i ls  s'efforcèrent de 
faire interpréter la loi nouvel le  (celle de 1 802, les Articles Orga­
niques) dans un sens qui pût, de cette organisation, sauvegarder 
au moins l'essentiel 9, en sacrifiant par exemple les noms pour 
conserver les réalités. C'est seulement au bout de quelque temps, 
et surtout lorsque l'administration des. Cultes eût tancé un préfet 
qui avait paru favorable à la réunion d'un synode (décembre 1 803), 
et lorsqu'il parût évident que les mémoires remis  à PORTALIS ou 
à BONAPARTE resteraient sans réponse, que l 'on se tourna vers des 
solutions plus éloignées de la tradition synodale, et notamment des 
solutions semi-épiscopaliennes 10• Pendant toute la durée de l'Empire, 
de telles solutions ont été proposées, sans avoir jamai s  suscité, 
semble-t-il, un grand enthousiasme, ni même beaucoup d'écho 11• Il 
importe en outre de mentionner que, dans une mesure très difficile 
à préciser, mais certaine, ces solutions plus éloignées de la tradition 
synodale étaient associées en fait  à des proj ets de « réunion » des 
diverses communions chrétiennes entre elles, allant jusqu'à la 
conception - que l'on prêtait à NAPOLÉON - d'un culte national, 
ou Eglise nationale, unique 12• 

7 Nous ne pouvons avoir mal compris sa pensée, car il écrit (p. 9, ligne 12) 
à propos du projet ENCONTRR : « Les synodes firent la sourde oreille > (en 1814). 

M. B A R ILIER, rappelons-le, n'a pu utiliser nos travaux. Quant à l'absence d.e 
synodes entre la fin de la monarchie et 1872, il ne l'a pas supposée possible. Tant 
il est vrai que le sort de nos Eglises françaises au x1x•, privées et de synodes et de 
personnalités dirigeantes (inspecteurs ou évêques) est un sort étonna11t, paradoxal. 

s L'on trouvera une discussion relativement détaillée, avec indications et bref 
résumé des textes principaux, dans nos Eglises Réformées (1800-1830), p. 51-83; 
la plupart des documents les plus importants dans nos Textes et documents . . . , 
p. 19-57. 

9 Eglises Réformées .. . , p. 91-105; Textes . .. , p. 60-86, 94-103. 
10 La solution qui paraissait la meilleure à RABAUT-DUPUJ, dernier fils de 

P. flA BAUT et représentant officieux des Eglises auprès du gouvernement, était celle 
d'une organisation hiérarchique commune aux Luthériens et aux Réformés. 

11 Indications précises sur ces solutions (soit luthéranisantes, soit semi-épisco­
palicnnes) dans nos Eglises Réformées, passim, notamment p. 61-63, 87, 94-96, 
174, 225; documents dans nos Textes ... , p. 69-108, 174-197. L'on pensait qu'une telle 
évolution serait agréable au gouvernement (ci-après, l'entretien ÛLJVIER-DESMONT -
LACOSTE, n° 4). 

12 A ce sujet, les Eglises Réformées . .. , particulièrement p. 173-178, 184-186, 
193-197, 223-224, 227; nos Te:rtes ... , p. 106, 110, 130-133, 143, 171-174, 192. Un texte 
précieux émanant de l'archevêque de Paris sous la Restauration, Mgr DE QuELEN, 
publié mais mal compris par son biographe, M. L1Mouz1N-LAMOTHE (t. I, p. 45-46) 
confirme pleinement les sources protestantes. 

Nous ne pensons pas qu'il convienne de porter un jugement défavorable sui: 
les projets luthéranisants ou semi-épiscopalicns, du fait de leur association à des 



4 DANIEL ROBERT 

Le projet de Daniel ENCONTHE, qui date de la Première 
Restauration (juillet-août 1814), est plus intéressant encore parce 
qu'il ne se situe pas dans un tel contexte de réunion, plus ou 
moins autoritaire, des Eglises 13; que la sincérité de son auteur, 
ni son désintéressement, ne peuyent ainsi en aucune matière. 
estimons-nous, être suspectées. Nous pensons que l'apprécialion de 
M. BARILIER est, sur ce point, parfaitement juste, et nous nous 
sommes rencontré, même dans les lcrmes, avec lui, lorsque nous 
avons donné notre propre appréciation de ce projet. El\COl\TRE de 
l'été 1814 a. Mais ce projet, comme les précédents, était destiné à 
procurer un substitut aux synodes interdits, dans les faits, �la 

.r> (( volo té du ouvoir : cela est si vrai que son auteur y conserve 
,...., \e nom respecté) de synode pour désigner (sous le nom de synode 

particulier) les réunions annuelles des inspecteurs d'une même 
région, et (sous le nom de synode général) les réunions, ù tenir 
tous les cinq ans, de la plupart des inspecteurs pour l'ensemble du 
territoire national. Les mots anciens y eussent ainsi désigné une 

1.. réalité entièrement nouvelle : mais la permanence même de ces 
'\ • termes anciens montre que D. ENCONTRE conm�_sait bien lJ!tta�l}e-

. 1nent des ��formés de France au régime s npdal : si son projet 1 sémi-épiscopaîien, de Teïiâânëë- -révolutionnaire dans l'ambiance 
réformée française, s'efforce de respecter un vocabulaire traditionnel, 
ce·n'est manifestement pas sans raison 15• ENCONTRE avait, sans aucun 
dôute, un tempérament de chef. Mais noLLs ignorons absolument, 
dans 'l'état actuel de la documentation, s'il eût osé s'opposer de 
front au régime synodal, à supposer que ce régime ait effectivement 
fonctionné. 

rar la suite, les plans de réforme ecclésiastique, qui ont encore 
été. assez nombreux, furent d'esprit infiniment plus conforme aux 

projets de 4: réunion » des Eglises. Mais il n ous semble certain que cette association 
contribue à expliquer que par l a  suite l 'on ait fait un s i  co mplet s i lence sur les 
projets en  question, qu'ils aien t  été aussi complètemen t  oubliés jusqu'à cc que 
nous l es ayons exhumés. 

l3 C'est le p l a n  le plus connu d'ENCONTnE (projet précis d'établissement  d'ins­
pecteurs), celui auquel M. BAnI LIER fait allusion p. 9, qui date de juillet-aot1t 1814. 
Plusieurs textes, d'esfrit a na logue, d'ENCONTnE, sont  plus a nciens : celui que 
M. BAm LrnR cite p. 2 , note 47, date en réalité de  décembre 1810; le biographe 
d'ENCONTnE, l e  pasteur BouncHEN I N, l 'avait da té de façon erronée; nous en  avons 
retrouvé l e  ms. da té (Textes .. . ,  p. 177-178). Voit ci-après. 

14 M. BA ni Lmn écrit : « Plus tard encore . . .  une n ouvel le  cha nce de rétab lisse­
m e n t  de l 'épiscopat, sous forme d'inspectorat ecclésiastique » (projet de Dan. 
ENCONTRE) « fut perdue comme les autres .. . » (p. 9). Nous écrivions  nous-même : 
« Il est permis de penser que, coura nt 1814, une bon ne occasion a été ma nquée -
par  snite des discordes entre Réformés et du caractère très neuf, trop neuf des 
vues d'ENCONTRE ... » (Eglises Réform é es, p. 268.) Les deux appréciations ont  été 
conc;ues et rédigées de façon entièrement  séparée. 

15 Eglises Réform ées . . ., p. 265-267; le projet dans l es Te:rtes . . ., p. 274-276. Nous 
le redon nons ci-après. 



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 5 

précédents français : tous conservent l es synodes 16• 11 reste - ·nous 
nous rencontrons là encore avec M. BARILIER - que les projets 
de la période 1804-1814, avec leur caractère à la fois audacieux et 
précis, ont été l'obj et d'un inj uste, et trop radical oubli - non 
seulement en raison du refus d'examiner les solutions non-synodales 
(refus que signale avec raison M. BARILIER, p. 10) - mais parce 
qu' i ls  rappelaient le  souvenir d'un temps que le « Réveil » avait 
condamné et en quelque sorte rej eté dans le  mépris et l ' ignorance .  

A ti tre d'exemple 17, nous donnons ci-après, avec l es  notes 
nécessaires, les parties essentiel les de pl usieurs documents : 

1 .  u ne l ettre antérieure aux  Articles Organiques (RABAUT­
DuPUI, novembre 1801) . 

2. - un <les mémoires antérieurs aux Articles Organiques : 
le Mémoire « de Nîmes » (vers le pr novembre 1801).; 
ces deux textes attestent l 'attachement des Réformés au 
régime synodal.  

3. le principal mémoire postérieur à ces Articles, dit des 
Fonctionnaires publics (même sens - été 1802) .  

·\ 
4. - le premier texte de tendance semi-épiscopalienne l 'en-

tretien d'OLIVIER-DESMONT avec le colonel LACOSTE 
(été 1802) . 

5 .  le  plus important des textes « luthéranisants » de 
RABAUT-DUPUI,  la circulaire d'août (?) (1804) .  

6. - u n  texte d u  même DuPUI, opposé à l'idée d'épiscopat, 
sa lettre au pasteur (épiscopalien) DURAND, de Ganges 
(août 1805). 

7. le  mémoire « épiscopalien » du même DURAND (octo­
bre 1807) .  

8 .  un texte d'ENCONTRE, antérieur à l 'Empire (décembre 1810) . 

9.  l es « Articles » d'ENCONTRE et CHABRAND (ou « projet 
ENCONTRE » ) ,  jui l let-août 1814. 

16 Nous avons étudié ces pla ns postérieurs à celui d'ENCONTRE, jusqu'à 1830, 
dans les Eglises Réformées .. . , p. 314-316, 330-332, et nos Textes ... , p. 317-336. D'au­
tres postérieurs à 1830 mais a n térieurs au synode national  de 1872 (nota mment les 
projets de 1836, de 1839-1840 et de 1848-1850) seront  étudiés dans un ouvrage, su�te 
de n os thèses, auquel nous trava illons. De façon très grossière, l'on peut en dire 
qu'i ls ne sont  pas sa ns ressemblance avec le régi me  frança is actuel. 

1 7 Nous ne  pouvons évi demment donn er ici  tous les textes qui nous ont paru 
à nous-même i ntéressa nts, et que nous avons déjà republiés en e ntier ou par 
extraits. Nous choisissons des exemples typiques. 



6 DANIEL ROBERT 

N° 1. Lettre de Rabaut-D upui, 23 novembre 1801 : pas de fus ion 
entre discipline luthérienne et discipline réformée 18• 

« . . . Hier soir [ 22 ]  nous eû mes une conférence avec le citoyen 
PORTALIS, chez lu i  19 ••• Je me suis opposé aussi 20 à l'établ issement 
des inspecteurs, qu'on voulait  introduire dans la di sc ipl ine des 
Réformés, comme i ls  le sont chez les Luthériens. Il m'a paru que 
le principe d'égal i té [ pastorale ] 21, qui  fai t  la base de notre organi­
sation religieuse, serait blessé : car celui qui inspecte est supérieur 
à celui qui est inspecté, et i l  n'y a pas chez nous de hiérarchie 
ecclésiastique 22• Nous n'aurons pas non plus de consistoires généraux, 
comme en ont les Luthériens. L'uniformité q u'on voulait mettre 
entre les Réformés et les Luthériens ne pourra pas avoir lieu 23 ••• 

» La discipl ine sera conservée, avec les modifications utiles et 
jugées telles par nous.  Par conséquent, les consistoires [;] et les 
synodes d'arrond issement toutes les années, les nationaux lorsqu'i ls 
seront demandés et i l  y aura u n  commissaire d u  gouvernement 2•. 
Les Egl ises adresseront les vocations (aux pasteurs ) et elles seront 
admises par le gouvernement, qui fera la nomination . . . 25• Enfin 
jugez si  le c itoyen PORTALIS est dans de bonnes d ispositions. Il nous 
a chargés de rédiger un proj et d'arrêté, de faire même à la d iscipline 
les changements exigés par le laps du temps et  les c irconstances, 
et il demande cela promptement ... » 

18 A ÛLIVIER-DESMONT, qui alla i t  devenir pasteur-président de Nîmes; lettre 
publiée dès le recueil du comte BouLAY DE LA MEURTHE, Documents relat ifs à la 
négociation du Concordat, P., 6 vol. 8°, 1891-1897, t. IV, n° 1022 (p. 389-395). Nous 
en avons donné à nouveau l'essentiel dans nos Textes ... , n° 5 A (p. 25-27). Origi nal : 
Arch. Consistoire, Nîmes. 

19 PORTALIS, conseiller d'Etat, était, depu is peu, cha rgé pa r BONAPARTE des 
affaires concernant les Cultes. « Nous » paraît dési gner MARRON, pasteur de Par is; 
METZGER, de Colmar, membre du Corps législatif, luthérien; et RABAUT-DUPUI, 
dernier fils de P. RABAUT, égale ment du Corps législa tif (Eglises Réformées, p. 60). 

20 DuPUI arrivait de Nîmes; il vient d'expliquer que PonTALIS aurait préféré 
que les pasteurs ne reçoivent pas de sala i re de l'Etat, id,ée à laq uelle lu i DUPUI 
s'est  opposé. 

21 Nous ra j outon s le mot « pa storale >, afin de rendre plus cla ir  le sens. Ce 
sens n'est nullement douteux : DuPu1, fils et frère de pa steurs, écri vait  à un 
pasteur. 

22 « No us », « notre >, s'applique aux seuls Réformés. Noter la netteté des 
formules : elle confirm e notre interprétation des formules de P. RABAUT et de 
RABAUT-SAINT-ETIEN NE au sujet des synodes. 

2s Que ce projet de discipl ine un iq ue a i t  été q uelque te mps (peu de temp s) 
envisagé par PORTALIS, et par certai n s  Luth éri ens et R éformés d'Alsace et de Rhé­
na ni e, ne fa i t  aucun doute (Eglises Réformées, p. 61-63; Genève et les Egl ises 
Réformées, p.  71-73; Textes .. ., p. 21-27; F.-G. DnEYFUS dans Cahiers de /'Associa­
tion lnterunilJers itaire de l'Est, H i stoire et Soci ologie Religieuses, Strasbourg, 1962, 
p. 59-70. 

24 Comme sous le régime de !'Edit de Na ntes, à parti r de 1623. 

25 Tel sera le régi me, en Fra nce, de 1802 à 1905 (q uelques modi fica tions de 
déta i l  en 1852). 



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 7 

N° 2. Mémoire « de Nimes », environs 
(arrivé à Paris en décembre) 
l 'organisatio.n synodale 26• 

du ter novembre 1801 
exposé e t  exaltation de 

« .. . Les Protestants [ réformés ] sont reg1s pour leurs affaires 
ecclésiastiques par un code de lois connu sous le nom de Discipl ine 
des Eglises Réformées de France TT. Ce code fut mis en vigueur sous 
l 'Edit de Nantes, et l 'observation n'en a été suspendue que par le 
tourbillon révolutionnaire, qui a manqué de tout détruire 28• Il règle 
la manière uniforme de célébrer le culte, et le mode de consécration 
des ministres veut qu' i ls  soient tous égaux en grade, et ne reconnaît 
aucune supériorité individuelle 29 • Il divise l 'Eglise Réformée de 
France en arrondissements nommés provinces, les provinces e n  
colloques et les col loques en églises particulières. U n  certain nombre 
de laïques, nommés anciens, avec le pasteur, forment le consi stoire, 
dans lequel sont traitées toutes les affaires qui  regardent l'Eglise, e t  
particulièrement celles qui  ont trait au soulagement des pauvres et  
à la survei l lance des mœurs publiques. Les pasteurs et les députés 
des Eglises particu lières d'un arrondissement déterminé, se réunissent 
en Col loques pour traiter des affaires qui leur sont propres et pré­
parer les demandes qu i  doivent être portées au synode provincial, 
qui se forme par la réunion des ministres et des députés de  toutes 
les Egl ises de la province 30• Le synode approuve ou rej ette les 
dél ibérations des Colloques, place les Pasteurs dans les d ifférentes 
Eglises, suivant les convenances réciproques et jamais contre le vœu 
d'une Egl ise . . .  Les décisions des synodes provinciaux ont force de 
loi, à moins qu'on n'en appelle au synode national, qui se forme par 
la réunion des députés, tant laïques que pasteurs, de toutes les pro­
vinces de France. On pou rrait considérer les synodes provinciaux 
comme remplissant les fonctions des évêques dans l'Eglise romaine, 
et les synodes nationaux, auxquels on a rarement recours, comme 
remplaçant en quelque manière la Cour de Rome. 

26 Au sujet de la date et des circonstances de la rédaC'tion de ce mémoil'e, nos 
Eglises Réformées, p. 64-65; nos Textes . . . , p. 34 (l'essentiel y est donné, n° 8, 
p. 34-37 ;) une pubhcation intégrale dès 1897 (par Arm. Lons, Rev. Droit et de 
Jurisprudence à l'usage des Eglises Protestantes, t. XIII, p. 218-223). Bien q_u'anté­
rieur à la lettre de RABAUT-DUPUI, nous le citons après, car il ne parvint a Paris 
qu'en décembre. 

21 Par « lois >, entendre : règlements ecclésiastiques, non pas lois de l'E.tat. 
Au sujet de ce recueil et de ses éditions successives, consulter les notices précises 
du pasteur C.-L. FRossARD, B.S.H.P.F., 1886 (t. 35). RABAUT-DU PUI  le rééditera dans 
son Répertoire, p. 1807. 

2s Ce jugement n'a rien d'excessif; se reporter à nos Eglises Réformées, p. 21-45, 
et aux études récentes qui y sont citées (POLAND, D. Lwou, M"'' WEMYss). 

29 Voir ci-dessus la note 22 (les deux fils survivants de P. RADAUT, PoMIER, 
l'ancien pasteur, alors sous-préfet au Vigan, et DuPut, le laïc, ont pris part à la 
préparation du mémoire « de Nîmes »). 

30 Les mémoires parisiens de la même période (nos Textes . . . , n°s 6 �t 12, P· 30 
et 45 respectivement) « oublient » les colloques, utiles là où les Eglises locales 
étaient petites et dispersées. 



8 DANIEL ROBERT 

» Sous l 'Ed i t  de Nantes, un Commissaire d u  Gouvernement 
assista i t  aux synodes tant nationaux que provinciaux. 

» L'établissement que l'Eglise Réformée de France attend . . .  
paraît devoir être fondé sur  ces  mêmes bases 31••• Bien entendu, 
toutefois, qu'on lui fera éprouver 32 tou tes les modifications conve­
nables, comme par exemple celle de soumettre à la sanction 
du gouvernement les décisions des synodes sur le placement des 
ministres. 

» Il importe au Gouvernement d'é tabl ir  une surveil lance suffi­
sante dans toutes les assemblées rel igieuses 33  ••• ; mais, cette surveil­
lance établie, des règlements particul iers de  simple police ne peuvent 
ê tre pour lui d'aucun intérêt. Il doi t donc laisser à l'Eglise Protestante 
le soin de faire à sa discipl ine les changements que le temps ou 
les circonstances peuvent avoir rendus nécessaires 34. ••• » 

N° 3. Mémoire « des Fonctionnaires Publics », juille t-aozît 1802 : 
demande de ré tablissement de l'essentiel de l'organisation 
synodale 35• 

« Les citoyens français qui professent le culte protestant 
[réformé ] ont de toutes les parties de la République adressé au 
gouvernement les expressions de leur reconnaissance 86••• Ils ont 
néanmoins reconnu la nécessité de demander au gouvernement 

s1 « Etablissement » signifie si mplement « régime légal > (le terme avait  été 
emlloyé en ce sens dans certa ins d ocum ents gouvernementaux : nos Textes . . . , 
p. 3). Noter que le mémoire cherche à donner l'impression (sans mentir) q ue le 
régime synodal fonctionnai t  réellem ent : or, le dernier synode nat ional remonta i t  
à 1763, les synodes provincia ux, sauf exception (Eglises Réformées, p. 33, 63, 67) 
ne se réuni ssa ient plus depu is  1791-1793. 

32 Au « régime [synodal] suivi  [ jadis] dans le secret >, à celui du xvme s iècle. 
33 Cette phrase, et les deux alinéas précédents, ont pour but d'être agréables 

a u  pouvoir. D'a utres textes contemporains (nos Textes . . ., p. 28-33) vont plus loin 
dans ce sens, presque jusqu'à la bassesse. 

34. Cette ,Phrase para ît  destinée à i ntroduire la demande d'un synode nat ional, 
sans toutefois  rendre i m p oss ible de fa ire des réformes par une a utre procédure. 

Le Mémoire « de Nîmes > n'est pa s isolé ; lui-même emprunte d'important s 
passages, dans la partie que nous ci tons, à un texte rédi gé (7 octobre 1801) dans 
l es H a u tes-Cévennes, au Pompidou. Autres documents d'espr i t  analogue dans nos 
Textes .. . , p. 28-50. 

35 Ce mémoire, réd igé vers j uillet 1802, trois mois après la promulgat ion de 
la loi sur les Cultes (loi organique du 8 avril 1802, comprenant les Articles Orga­
niq ues des Cultes Protestants ), récla me, sou s une forme extrêmement courtoi se, 
l'essentiel de ce que la loi nouvelle a v a i t  suppri m é  (au détri ment de l'organisa t ion 
synodale tradi t ionnelle) : il  demande notam ment le synode na t ional, qu'il pro­
pose d'appeler « Commi ssion centrale » (la loi, en effet, si elle m entionna i t  des 
synodes régiona ux, sans promet tre leur réunion, ne soufflait pas mot du synode 
national) . 

Ci rconstances, da te, auteurs : Eglises Réformées, p. 91-92; Textes ... , p. 92; publ. 
ibid., p. 62-69; précédem m ent, Rev. de Droit et de Jurisprudence .. . , t. 1 (1884-1885), 
p. 286-294. 

36 Cette reconna issance ne semble pas avoir été feinte ; pour la première fois 
en France, le p rinci pe de l'égali té  des cultes sous la protection de l'Etat éta i t  
cla irement posé par l a loi (et une lo i qui  entérina i t  une convention avec le pape). 



SYNODAUX ET EPISCOPALIENS 9 

quelques articles additionnels ou réglementaires, qu i  puissent suppléer 
aux omissions i mportantes qui  ont été faites dans la loi d u  
18 germinal dernier 37 ... 

A rticles proposés 38• 

1. « La discipline ecclésiastique . . .  continuera à être observée . . .  
j usqu'à ce que les amendements dont el le peut être susceptible aient 
été rédigés par la Commission centrale dont i l  sera parlé ci-après, 
et approuvés par le  gouvernement. » 

Motifs : « . . . Il est important de désigner le corps ou l 'autorité 
ecclésiastique qui  doit fa ire les changements qui seront soumis à 
l'approbation du gouvernement. . .  » 

2. « Il sera formé une Commission centrale, composée d'un } 
Pasteur et d'un Ancien de chaque synode (régional) ,  pris dans . 
leur sein 39• » 

3. « Il sera donné connaissance . . .  de toutes les matières qui 
devront être traitées dans ces assemblées. » 

4. « Cette Commission s'assemblera lorsque la maj orité des 
Egli ses consistoriales en aura demandé la convocation, et que l e  
Gouvernement l'aura accordée '1• » 

5. « La Commission centrale pourra seule régler tout ce qui  
concerne l'enseignement d e  la doctrine et la conduite des affaires 
ecclésiastiques .. .  Elle prononcera sur les appels, portés devant  elle, 
des décisions des synodes . . . » 

6. « Tous les travaux de cette Commission seront soumis à 
l'approbation du Gouvernement 42• » 

Motifs (art. 2-6) « La loi . . .  ne fai t  aucune m ention des 
synodes nationaux établ is  par la d iscipline ecclésiastique.. . et qui 
se sont assemblés avant et après la Révocation de l'Edit de  Nantes, 
même au sein des plus violentes persécutions . . .  Il est cependant très 
important, et pour les fidèles et pour le  gouvernement, que cette 

37 Présentation habile : le gouvernement est prié de compléter sa loi, non pas 
de la modifier. 

38 Le mémoire propose des articles, lesquels sont (généralement plusieurs à la 
fois) flanqués de motifs (portés en marge). . 

39 C'est, moins le nom, le synode national (voir, ci-après, les motifs des arh­
cles 2 à 6) .  

• O  Précaution pour ne  pas inquiéter le  gouvernement (de même, les articles 3 
et 6). 

41 Le. Eglises consistoriales, groupes de 6.000 âmes (en principe) étaient, de 
par la Joi d'avril 1802, seules reconnues du gouvernement. Les groupes plus petits 
étaient regroupés dans ce cadre très artificiel. Le mémoire (art. 18-25) demande 
loin la reconnaissance des (vraies) Eglises locales. 

'2 Afin d'obtenir force de loi, valeur exécutoire. 



10 DANIEL ROBERT 

autorité ecclés iastique soi t  conservée �. Les Protestants [ réformés ] 
tiennent beaucoup au maintien de ces synodes nationaux, même à 
leur dénomination . I ls  les considèrent comme les gardiens et les 
défenseurs de la foi de leurs pères ; comme les arbi tres de leurs 
différends religieux ; comme le l ien des Egl ises entre elles "· Le 
gouvernement est intéressé à maintenir une au torité . . .  qui dans les 
temps les plus orageux a maintenu le peuple dans l'obéissance aux 
lois et le  respec t pour le gouvernement établ i .  Cette autori té est 
puissante pour faire le bien, impuissante pour faire le mal . Elle 
est sous la main du gouvernement, qui connaît à l'avance les 
matières qui doivent ê tre traitées . . .  qui  en autorise la tenue et la 
durée . . .  et qui peu t  approuver ou rej eter ses décisions 46 . . .  Il est 
très probable que fa première session de ce synode national, ou si 
on l'exige 46 de cette Commission cen trale remplira le  but que l 'on 
se propose. Alors il ne sera de longtemps nécessaire d'en convoquer 
u ne seconde 47 . . .  » 

N ° 4. En tretien d'Olivier-Desmont avec le colonel Lacoste (juil­
let 1802) : tendance semi-épiscopalienne '8. 

[ Au début de l 'entretien, le pasteur a réfuté l 'affirmation de son 
interlocuteur catholique, selon laquelle les Protestants seraient, par 
essence, républicains. LACOSTE a riposté qu'à tout  le moins l 'organi­
sation ecclésiastique des Réformés présentait  u n  caractère « tou t  
républicain » .  ÛLIV IER-DESM ONT concède qu'en France l e  fai t  est 
exact, pour des raisons toutefois purement h istoriques 49 ; i l  pour­
sui t  : ] 

Olivier-Desmont : « . . . Mais vous auriez tort d ' imaginer, Mon­
s ieur, que les Protestants de France soient ennemis j urés de 
l 'épiscopat et de la h iérarch ie ecclésias tique réduite à ses j ustes 

'3 En fait, i l  se serait agi de  la rétablir (dernier synode n ational au Désert, 
1763, donc près de quarante a ns plus t ôt). 

'' I l  est parfaitement  clair que l 'absence de tout synode (et en même temps 
de toute a utori té « épiscopale  » ) , a, a u  x1xe s iècle, contri bué à l 'état anarchique 
dans lequel ont vécu les E�lises de France. 

'5 A rgumentation adroite et chaleureuse. En réa lité, l 'assemblée une fois réunie, 
il  e t'.l t  été plus difficile au pouvoir de rejeter ses décisions, que de retarder (même 
i ndéfini ment) sa réunion.  

46 Si l 'on exige l e  changement  <le nom. 
' 1  E ncore une précaution.  Le mémoire, très long, tra i te par la suite de bea u­

coup d'autres q uestions, nota mment de cel les des Egl ises locales.  
48 L'esse nt i el  de ce texte, et de deux autres qui l e  complètent (voir ci-dessous, 

n ote 54) a été publié par nos soins dans le R.S.H.P.F., 1 956 (t. 1 02),  p. 237-241; 
cf. nos Eglises Réformées .. ., p. 95; nos Textes .. ., p. 72. L'entretien, qui semble 
avoir été réel,  daterait des 19 et 22 juil le t  1802; sa rédaction du 26. Nous sommes 
i nformé de sa rédaction par une l ettre rl'aoùt 1 802, mais la seule copie que nous 
en ayons lue date de ja nvier 1 811 (el l e  se trouve à Genève : Arch . d'Eta t, Docu­
m e n ts de la Cl6 des Pasteurs, P 36, pièce 24) : nous adme ttons qu'ÜLIVIER-DEsMONT, 
pasteur-préside n t  de Nîmes, a reproduit exactement  en 181 1  son texte de l 'été 1802. 

49 Son argumentation  a ppuie donc, bie n mieux que certains des textes que 
M. BAHILIER a invoqués, l a  thèse qu'a soutenue ce pasteur d a ns la Revue Réformée. 



S Y N O DA U X  ET E P I S C O P A LI ENS 11 

bornes 50 • • •  Qu'on adopte en France le r it  angl ican, qu'on établisse 
des évêques, qu'on fasse de BONAPARTE le chef de l 'Egl ise gallicane 
et qu'on renonce à l 'autorité de la Cour de Rome .. . , q u'on s'attache 
.seulement aux principes fondamentaux du christianisme en laissant 
de côté les dogmes polémiques . . .  et vous verrez, Monsieur, si nous 
sommes éloignés d'adopter parmi nous l'épiscopat. I l  me semble qu' i l  
aurait  été aussi facile à BONAPARTE d'exécuter ce plan que celui 
q u'i l  a préféré 51 •  » 

Lacoste : « Vos anciens laïques, vos synodes, tout  cela fera 
touj ours ombrage au Gouvernement. . .  On verrait [ par contre ] avec 
plaisir que vous eussiez des évêques, un clergé gradué. » 

Olivier-Desmont : [ Les assemblées ecclésiastiques, des consis­
toires au synode national, correspondent à celles de l 'Etat, des 
Conseils municipaux au Corps législatif. ] « Pour mettre un dernier \ ehaînon à cette h iérarchie . . .  i l  n'y a qu'à demander au Gouvernement �J 
qu'i l  rnette u n  chef ecclésiastique à la tête de l 'Eglise protestante { 
de Paris 52 ;  lequel sera chargé de rapporter toutes les affaires des 
protestants qui regardent leur culte, a u  Conseiller d'Etat PORTALIS . . .  
I l  ne reste plus . . .  que de fixer des époques plus ou moins éloignées 
pour les synodes nationaux 53, et de placer un chef permanent { \à (sic) l 'Eglise de Paris, qui n'aura nulle j uridiction sur les Egli ses, 
mais qui sera touj ours auprès du Gouvernement. . . "· » 

so D'un épiscopa t qui  ne revêtira i t  poi n t  le caractère « monarchique » de 
'l 'épiscopat catholique-roma i n  (ci-après, « le rit  a nglican » ) . 

s1 Que penser q ue cette opinion ? Il semble certai n  (Eglises Réformées, p. 49-51,  
a vec c itation du texte fondamental d u  Mémorial de  Sainte-Hélène) q ue, avant la 
s ignature du Concordat avec le pape, BONAPARTE ava i t  reçu de pl usieurs de ses 
-conseillers (les plus hostiles a u  cathol icisme) la  suggest ion de fai re, d'un culte 
assez ana logue à l'a nglica n isme, la rel igion officielle de la France ; « i l  est sftr ... 
(aurait dit NAPOLÉON à Sai nte-Hélène) q ue sur les ruines où je me trouva i s  placé, 
je pouvais  chois ir  entre le catholicisme et le protestantisme . . . :i> ;  NAPOLÉON, selon 
la même source, aurai t  affirmé qu'il ava i t  rejeté cette idée parce q u'elle eftt divisé 
les Fra nça i s  : « . . . j 'a ura is  créé en  Fra nce deux fra nds partis . . . » (sentiment confirmé 
par THIBAUDEAU,  Mémoires sur le Consu lat, p.  56). Qua n t  à savoir quel accuei l  les 
Réformés a ura ient réservé à ce plan,  s i  BONAPARTE l 'avait  fait  sien,  l a  question 
.est obscure ; nous i ncl inerions à croire qu'i ls  se sera ient eux-mêmes div i sés. 

Toujours est-il  que, j us9u'à la vei lle de la chute de NAPOLtoN (jusq u'à l a  fin 
de l 'hiver 1812-1813), l 'on a. a p lusi eurs repri ses, évoqué à nouveau cette possibi l i té 
de « rel igion nat ionale » [ Eglises Réformées, p. 177-178, 184-185 (1804-1805) ; 
p. 193-200 (1906-1807) ; p. 223-227 (1809- 181 3)) . Ci -après, n" 5, n° 8.  

5 2  L'on peut ici  se demander s i  ÜLIVIER-DESMONT ava i t  u n  nom dans l 'esprit. 
Pour bien des ra i sons,  nous douto n s  qu' i l  ait souha ité que le pasteur de Paris, 
�1 A R RON, p ft t  occuper cette place émi nente. 

53 Donc ÜLIVIER-DESMONT ne  renonce pas aux sy nodes : i l  entend combiner ou 
concilier synodes et h iérarchie. 

54 « A ucune j uridiction » paraît  s igni fier non seulement que ce « chef > n'au­
ra il pas les pouvo i rs d'un archevêqu e catholique-roma i n, mais  qu' i l  sera i t  flanqué 
d'un Conseil ,  ou Com m i ssion,  ou Co m i té, dont l 'avis l'aura i t  l i é  ( i l  aura i t  repré­
senté,  et non dirigé, ce Con seil)  : cette précis ion est apportée par une lettre 
d 'OL1 v rnn-DES MONT à RABAUT-DUPUI ,  du 7 septembre 1 802 (Arch. Consis.t. Nî�es, 
C 9, pi èce 5; B.S.H.P.F. , 1 956, p.  241) ; des Com m iss ions  a nalogues auraient  s i égé 
<la ns chaq ue département;  elles auraient  été composées de trois  pasteurs et de 
<1 u a tre laïcs. 



12 D A N I EL R O BERT 

Lacoste : « . . . Je sa is qu'on vous accorderait des évêques qui 
iraient de pair avec les nôtres 5 5  • • •  Vos synodes sont redoutés .  » 

O livier-D esmont : « . . . Si J e Gouvernement a des vues sur la 
réunion des cultes chrétiens en France . . .  i l  n 'y a qu'un synode 
na t ional qui puisse y concourir efficacement 56 • • •  » 

N°  5. Circn laire de Rabau t-Dupu i a u x  Eg lises, aoù t ( ?) 1804 
« luthéranisant es » 5 7• 

vues 

[ Bienveil lance et bienfaits du gouvernement ; ] « il est donc 
permis de se l ivrer au doux espoir de voir nos Eglises parvenir à 
u n  degré de prospérité dont elles n'ont jamais joui en France, pas 
même sous HENRI  IV. 

» [ Cependant ] ,  i l  reste beaucoup à faire encore, et ce n'est pas 
le moins d i ffici le . . .  Je me permettrai donc d'exposer sommairement 
mes idées et mes vœux . . .  

» Je  parlerai d'abord de la D iscipline Ecclésias tique des Eg lis es 
Réf armées de France.  Elle fut dressée au premier synode national 
qui se tint à Paris, en 1559 .  Depuis lors, et j usqu'à son impression 
par M.  d'Huisseau, en 1666, elle a été corrigée et additionnée par 
les divers synodes nationaux qui se sont tenus .  Son dernier article 
porte expressément que si l'u tilité de l'Eglise le requiert, ces articles 
pourront être changés mais seu lement par l'avis et consentement 
d'un synode national 58• 

��=�n�t� .. est .arci.Y.é.�o ' j ..de,v.ien t  uti l�, va11J�geux, i ndis-
ens�b e mê1pe e faire ' n tre. d isci l ip� _le§. changemen}�, corrections 

et sup ressions exigée� par les circonstances avantageuses où se 
trouvent nos Eglises, les temps où nous sommes arrivés, le refroi­
dissement du zèle et de la piété, qui rend inadmissible cette sévérité 

5 5  Une lettre q u i  est  de 1808, m a i s  qui concerne l es fai t s  de 1801, ava nt les 
Articles Organ iq ues, affi rme que PORTALIS ava i t  a l ors proposé aux Luthériens 
d'avoi r  « des évêques et chefs ecclésiastiques » (M ETZGER à BILLING, publ.  B.S.H.P.F.r 
1 899, p. 429) . Voir plus loi n le texte n° 8 (ENCONTRE, 1810) . sa ÛLIVIER-DESMONT i n terprète donc l' in troduction éve ntuelle d'évêques dans 
les Egl i ses Protestantes com me u n  prem ier pas vers une réu n i on future des cultes. 
I l  \>réci se que cette réu n i o n  exigera i t, outre la déci sion du synode, des réformes 
sérieuses à l ' intérieur de l 'Eglise cathol ique. 

U n  autre pasteur du M i d i, moins con nu, S i mon Lo�rnA RD,  expri m a  u n  peu 
plus tard, en  1803-1804, des vues assez analogues : « . . . J'ai touj ours v ivement désiré 
que nous eussions ou des évêq ues - tels que ceux des temps a postol iq ues - ou 
des Com i tés, savoir un Comité central et permanent qui représ<'n tâ t le synode 
national,  et des Com ités d'a rrondi ssement. . .  » ( mars 1803) . Ses lettres (à RABAUT­
PoM IER , le  deux ième fils de P. RABAUT) ont été publ iées par le pasteur Jea n BARRAL, 
Du Désert au Ré veil, Simon Lombard, D i eul efit, 1938, p. 226-227 et 236-238. Nous 
e n  avons redonn é l'essentiel  ( Textes . . . , n ° 28, p.  86-88) . 

57 Documen t découvert par F. KuHN vers 1900 (extra its B.S.H.P.F., 1900, 
p.  383-385, assez fautifs) ; consul ter nos Eglises Réformées . . . , p. 175-176, et  nos 
Textes . . . ,  p. 108-113. R ABAUT-DUPUI  agissait  à Paris e n  ta nt  que représentant  offi­
cieux des Egli ses. 

58 L'on verra plus loi n quelle p rocédure pratique Du PUI suggère à défau t de 
synode natio nal, sa n s  en  rejeter t héoriquement l 'idée. 



S Y N O D A U X  ET EPI S C O P A L I E N S  13 

évangélique qui, dans les premiers temps de la Réforme, concordait 
avec les mœurs et la piété de nos Pères . . .  

» En s'occupant de cet important objet, il sera très essentiel 
d 'examiner s'il ne serait pas avantageux pour les Eglises ap-
donner les formes démocrati ques de nÇ>tre go.uvernement ecclés' 
li ue et d'ado ter u ne es �c� de hiérarchi� indivi ue le,  qui se 
rapprocherait avantage de ce l l e  déjà étabhe dans les divers cultes 
chrétiens 59• I l  y a de très for l es raisons qui militent en faveur de 
cette innovation. Personne n' i gnore combien notre gouvernement 
démocratique a fourni con tre nous de pu issantes armes à la 
calomnie 60• Avant la Révolution.  nous étions présentés à nos persé­
cuteurs comme les ennemis d u  gouvernement monarchique . . .  Depuis 
la Révolution et même encore aujourd'h ui, ne nous fait-on pas la 
même inculpation ? Ne nous accuse-t-on pas d'avoir provoqué, 
soutenu ce terrible événement politique et participé à tous ses 
excès 61 ? 

» D' u n  autre côté, nous avons tout lieu de présumer qu'en 
adoptant la hiérarchie de l 'Eglise Anglicane ou de l 'Eglise Luthé­
rienne, nous seri ons pl us agréables au gouvernement, q ue nous 
aurions des rapports plus directs avec l ui 62, et que le sort de nos 
Eglises pourrait en être considérablement amélioré. 

» Déjà plusieur pasteurs m'ont fait connaître leurs sentiments 
sur cette matière ; i ls adopteraient volontiers la hiérarchie établie 
da ns l 'Eglise de la Confession d' A ugsbourg par la loi du 18 ger­
minal an X (voyez cette loi) 63• Un grand avantage que nous retire­
rions de l 'adoption de cette hiérarchie l uthérienne, c'est qu'elle 
amènerait enfin la réunion des deux cultes calviniste et l uthérien, 
depuis si longtemps désirée et toujours mise en problème s.. Les 
esprits sont aujourd' h ui bien disposés, et le rapprochement s'opérerait 
sans peine, surtout si le gouvernement n'y mettait pas des obstacles. 

59 L'idée éta i t  apparue dans  la corresponda nce de DuPUI (Nîmois) avec N îmes, 
sous une forme encore vague, dès la fin d'ao û t  1802, donc q uelques sema i nes seule­
m e n t  a près la remise  du mémoire des fonct i on na i res ( n °  2) : la let tre est donnée 
dans  nos Te:rtes . . . , p. 71. Po u r  le cas où ce m é m o ire ne produira i t  pas l'effet 
souhaité.  

6 0  Mêm e  i dée dès 1 802  dans l 'entret ien ÜL1vr n n-DEs:.10NT-LACOSTE (n ° 4) et 
( i mpr imé en  1 804, Nî mes) dans  le recuei l  de D isco urs du pasteur S i lva  BLACHON. 

6l Très probablement  s incère : les  R ABAUT, en 1793-1794, éta ient  « G i rondi n s  », 
a in si que la majeure part ie  (Monta uba n fa i t  except ion)  de la bourgeoi si e  protes­
ta nte. R ien ne sera i t  p lus fa ux que d ' i magi ner cette bourgeoi s i e  (à cet te époque 
com me à d'autres) à l a  pointe de l 'ext rê me gauche. 

62 Rapports s i m p l ifiés, l e  gouvernement sach a n t  qui rencontrer. 
63 La part ie des « A rticles Orga n icz.ues » de 1 802 q u i  concerne les Lut�ériens. 

Parmi  les pasteurs dont  parle  DuPUI , il est  très vra i semblable  q ue figura ient  les  
présidents des  con s i sto i res de Par is  (MARRON) e t  de Nîmes (ÜLIVIER-DESMONT) : le  
pa s te u r  de  Pa ri s, Fréd. M ESTHEZAT (Genevo i s ) ,  l 'affirme de  façon nette d� ns  u n e  
l et tre d u  1 8 j u i l l et 1 804, con servée à la B ib l .  de Genè\'C  (nos  Textes .. . , p. 1 0 6- 1 0 7) .  

64 RABAlJT-DU PUT , vu l'im poss ibilité d e  fa ire fo n c t io n n er l e  rég i m e  synodal, 
ava i t  donc co m p l t> t e m e n t  cha ngé d'a Y i s  dep u i s  novem bre 1 801  (n° 1 ) .  Sur l e  fond, 
noter qu'e n  cent so ixa n te ans la  s i t u a t i o n  a bien peu cha ngé ! 



1 4  D A N I EL ROBER T 

Rapprochement mémorable, qui opérerait des rapprochements plus 
mémorables encore 65 •  

» Mais en supposant que les grands avantages qui résulteraient 
d'une aussi maj eure innovation dans notre discipline ecclésiastique 
ne fu ssent pas assez bien sentis ou a ppréciés et  que Je vœu général 
fût pour subsister in s tatu quo, il faudrait  alors s'occuper de la 
forma tion des synodes d'arrondissement 6 6  et solliciter la convocation 
d'un synode national ou y suppléer par une correspondance générale 
et le choix d'une Commission chargée des intérêts généraux ffl. Il ne 
faut pas se dissimuler que l'on éprouve de grandes di fficultés à 
obtenir Ja  permission de s'assembler en synodes, et surtout en synode 
national 68• On pourrait même avec raison mettre en question s'il 
est pru dent ou pol it ique de  demander cette permission, lorsqu'on 
a la certi tude d'être refusé. Nous avons l'exemple récent d'un pasteur 
d 'un département qui  a eu l ' impolitique (sic) de demander la  
permission de s'assembler et à qui  e l le  a été refusée, malgré l'avi s 
favorable du préfet 69• Ce refus ne doi t pas être interprété en mal 
contre les Protestants, i l  tient à d'autres vues pol i tiques 7 0  ••• » 

[ Plusieurs autres suj ets, « accessoires » . ]  

N °  6. L ettre de Rabaut-D upui à Malignas-D u rand, août 1805 contre 
l'épiscopat 71 • 

« . . .  Si l 'on obtient le synode d'arrondissement 72, ne pourrait-on 
pas se passer du synode national, et trouver un moyen de corres­
pondance qui pût faire connaî tre le  vœu de la majorité ? Cet obj et 
mérite d'être pris en très grande considération. Celu i  dont vous me 
parlez ne mérite pas moins, nous donner u ne hiérarch ie ecclésiastique 
serait  avantageux, sans dou te, sous plusieurs rapports, et plusieurs 

65 Le sens de cette  phrase n'est pas douteux : l 'union luthéro-réformée facili­
terait un rapprochement avec les Catholiques. L'expl ication en est fourn ie  par un 
m s. de DuPuI (datant  de 1807 ou 1808) con servé à l a  B ibl .  de la rue des Sai n ts­
Pères (Ms. 321, fol io 190) ; et, dès 1804, par d'assez nombreux textes (dont nous 
avons publ ié  les plus i n téressa nts : nos Textes . . .  , p. 106, 130-132); sur « l' « a tmo­
sphère » à la fi n de 1804, à l 'époque du couronnement i mp érial , les Eglises 
Réformées . . . , p. 173-185 : l 'on a al ors parl é très sérieusement à Paris d'union de 
toutes les Egl ises, et cert a i n s  Protesta nts  en ont  été fort a larmés, au point d'hésiter 
à assis ter au sacre de Napoléon. 

66 Ceux q ue la loi  de 1802 accord a i t, au moi ns « sur le papier ». 
67 Solution minima : q uelque chose d'ana logue an Conseil nat ional  dans le 

régime actuel des Egli ses Réformées en Fra nce. 
68 Euphém i sme (voir les phrases suivan tes) . 
69 Il s'agit de la Drôme et du pasteur LOM B A R D-LACHAUX, de Crest ,  ex-conven­

t ion nel montagnard. A u  sujet de cette affa i re (décembre 1803), nos Eglises Réfor­
mées . . .  , p. 92-94. 

10 DuPUI veut dire ici q ue la  non-convocat ion  des synodes vise  en réa l i t é  à 
empêcher les Catholiques de dema nder des assemblées d'évêques (c'étai t  ce q ue 
PORTALIS  avait  écri t au préfet de la Drôme ) .  

7 1  N o s  Textes . . . , p.  135-137 (d'après une copi e de la Bibl .  de la rue des S a i nts­
Pères) . Répond apparemment à une lettre p erd ue de M ALIGNAs- DuRAN D  q u i  prôn a i t  
l 'épi scopat  (voir ci-après le n°  7). 

12 La réun i on de ces synodes (régionaux) .  



S\' N O D A li X  ET EPI SCOPALI EN S 1 5  

Protestants très éclairés son t d e  c e  sentiment, mais d e  quelle nature 
doit  être cette h iérarchie  ? C'est là le point le plus d i fficile à 
résoudre ; ! 'Episcopat présentera i t  sans doute tous les avantages que 
vous développez, mais de  combien d'obstacles cet établissement ne 
sera it-il pas environné ? J'en trouve deux principaux 73, l 'un qui  
proviendrait de l 'opposition qu'y formerait le Clergé Romain qui ,  
à coup sûr,  verrai t  dans les évêques réformés les successeurs des 
évêques romains ; le peuple réformé serait  aussi un obstacle difficile 
à surmonter. Cette innovation. . .  lui  paraîtrait d 'une dangereuse 
conséquence pou r la pureté de la doctrine et les principes de la 
Réforme, i l  y verrait  une hétérodoxie . . . Cette opinion des Protestants 
français sera partagée par ceux de la Suisse, de la Hollande, des 
Etats-Unis, et les nombreux presbytériens de l 'Angleterre. 

» L'exemple de !'Episcopat de l 'Angleterre chez lesquels (sic) 
s'est introduit  le relâchement dans la morale et dans le dogme, une 
scandaleuse mondanité " - cet exemple, d is-je, ne serait pas propre 
à opérer le succès de ce système. Un jour peut-être, l 'Episcopat 
servira d'échelon à la Réforme pour s' introduire en France 76, mais 
f la situation ] ne me paraît [ pas ] favorable encore. Nous sommes 
trop chrétiens ; quand nous serons plus tièdes, nous adopterons une 
forme nouvelle, et la Providence amènera un jour, où toutes les 
sectes chrétiennes réunies verront leur zèle se ranimer et les prin­
cipes du christianisme se professer dans leur pureté .  Ce qui convient 
le mieux selon moi en ce moment, serait  d 'adopter les formes 
luthériennes . . .  

» I l  fau t  ajouter . . .  une observation importante . . .  , c'est qu'il  ne 
suffirai t  pas pour établir des Evêques d'avoir l'assentiment général 
d'un synode national, même de toute la population protestante, mais 
il faudrait encore celui  du Gouvernement, et certes . nous devrions 
nous attendre à un refus formel de sa part, quand ce ne serait qu'à 
cause des dépenses qu'il serait obl igé de faire . . .  » 

N °  7. Mémoire épiscopalien du pasteu r  Malignas-D urand, octo­
bre 1807 76• 

[ L'isolement des Eglises nuit à leurs intérêts comme à ceux 
<le l 'Etat. ] « L'établissement de l 'épiscopat me paraîtrait  le  plus 

73 Ce n e  sont pas, i l  est u ti le  de le noter, des objections de principe. 
7' Duru1 ,  dans ce passage, semble affi rmer que les évê<Jues de l 'Egl i se d' A n gle­

te rre manq uent de {.o i ( « dogme � ) ;  u n  peu plus loin,  il écri t : « Nous sommes trop 
chrétiens  :i> [ pour 'épi scopa l i s m e ] . 

75 Des Egli ses Protestantes ép iscopa l ien nes fera i e n t  progresser e n  France le 
protest a nt i s m e  (expl ica tion dans l es l i gnes suiva ntes) . 

76 Publ ié  par nos soi ns, B.S.H.P.F., 1955 (t . 101), p. 214-218 ; ori ginal  A rch .  
Consist . N î m es (éta i t  adressé à ÛLIVIEn-DF.sM ONT) . . 

I saac MALIGN A s-DunA N D  (vers 1744-1830),  des Basses-Céven n es, ava i t  été p�s­
te u r-président à Ganges ( Héra u l t) ; se retire ensu i te à Monoblet (Gard) , son h eu 
d'orig ine. Son épiscnpa l is llle est a ttesté dès 1805 ( lettre précédente) . 



1 6  DANIEL ROBERT 

convenable et le plus utile parce qu'i l  mettrait  l 'Egl ise Réformée 
en rapport avec la forme du gouvernement, avec la forme de l'Eglise 
Romaine, serait  dans le temps futur un acheminement à u ne heureuse 
réunion 77, donnera i t  en attendant du relief, exciterait  u ne grande 
émulation, et produirai t divers avantages importants 78• 

» Si on j uge cet établissement impraticable, il faut  chercher 
un autre mode, mais qui soit calqué sur la forme actuel le des Eglises.  

» L'établ issement  des Comités me paraît s'écarter du bu t 79 • • • 
» La loi du 1 8  Germinal n'é tablit  dans la forme de l'Egl ise 

Réformée que des Egl ises Consi storiales et des Présidents 80 • Donner 
de l'extension à l 'un et  à l 'autre, c'est al ler au but sans s'écarter 
du principe. 

» En partant de cette idée s imple, j 'estime qu'on devrai t  
demander [ au pouvoir ]  d 'ériger u n  nombre déterminé d'Eglises 
Consistoriales en Eglises de la première classe, et leurs Présidents 
en Présidents Supérieurs. » 

[ Suivent détails : s ix à huit Eglises de i re classe, dont les 
seuls présidents correspondraient avec le gouvernement, les autres 
passant par leur in ter média ire 81 . ] 

« . . .  Nous obtiendrons la réal i té de ! 'Episcopat sans en avoir 
le nom. » 

N °  8. Note remise par D. Encon tre en décem bre 1810 
d'un ordre au toritaire 82• 

nécessité 

« . . . Il est réel que nous n'avons point  d'organisation, et que 
nous n'allons plus que comme u ne roue qui  tourne encore pendant 
quelque temps, quoique le ressort qui la mouvait  soit cassé . . .  Point  
de bonne réponse à faire aux catholiques qui  nous reprochen t  sans 
cesse de vivre dans u ne anarchie totale . . .  

77 A vec l e s  Cathol i ques ; voir  ci-dessus, note 65. 78 Noter le caractè re de ce ra i so n ne m e n t ,  tout pra gmatique.  Une l ettre du 
pasteur S i lva BLACHON,  d'  A nd uze, d 'avril  1 8 1 1 ( A rch. E t a t  Genève) ajo u te a u x  
ra isons ci-dessus u n  motif  social : « . . .  M .  DunAND persi ste d a n s  s o n  o:pi n i o n  . . . 4) 
parce que des e nfan ts de gra ndes m a i sons em bra ssera ient  l 'état ecclésiastique.  » 
Nos recherches sur l'ori gi ne s oc i a l e  (très m odeste) des pasteurs permettent de 
m ieux compre n d re u n  tel état d'esprit. 

79 DURAND v i se ici  un proj et de R A BAUT-Dt;PUI  (septembre 1807 - nos Textes . . . ,  
p .  1 59-1 62) ; n e  pouva n t  fa i re a d opter l 'orga n i s a t ion l uthérienne,  DuPUI proposa i t  
u n  certa i n  nombre de Com i tés, et  u n  « Com i té central » à Paris.  

8 0  Des pas teurs-préside nts de consistoire (une centaine) .  
81 Epi scopa l i sm e  m odéré. 
82 Cette note a été p u b l i ée, en gra nde part ie ,  dès 1 877, par l e  biographe 

d ' ENCONTRE, son descen d a n t  l e  pasteur D. BouncHENIN (p. 86-88 ) ; m a i s  Bou ncHENIN 
n'ava i t  trouvé ( d a n s  les  papiers d e  son a ïeul ) qu'un texte m o i n s  « a u  p o i n t  » q u e  
cel u i  q u'ENCONTRE e n voya en décem bre 1 8 1 0  à G e n è v e  l ors d ' u n e  sorte d'e nquête 
genevoise su r les souha i t s  des  R éformés de Fra nce (Arch . Genève, Doc. de l a 
Compagn i e  des Pasteurs, P 36, p i èce 1 2) ;  BounCHENIN (et après l ui tous les  a u t e urs, 
dont PANNIER) a v a i t  d a t é  à t ort ce texte de 1 8 1 4 ;  la d a te a une certai n e  i m por­
t a nce, à cause des « A rticles » de 1814, donnés c i - aprè s ;  il s'a g i t  ici d'une prem ière 
vers io n ,  vague, des idées d'ENCONTRE. 



S Y N O DA U X  ET E P I S C O P A L I EN S  1 7  

» Quelques consistoires proposent d'adopter la discipline de 
Luther ; vous savez que telle a touj ours été mon opinion 83 • • • 

» Quelques personnes ont pensé qu'on pourrait  fort bien nous 
donner des Evêques 84 et  ont même été assez bonnes pour s'en alarmer 
sérieusement. Quant à moi, je crains peu que la  chose arrive 86 ,  
mais si elle arrivait  je n'aurais pas de peine à m'en consoler. 

l> • •  .Il pourrait bien se faire que pour avoir voulu revenir trop 
rigoureusement à la discipl ine de l 'Eglise primitive, nous nous en 
fussions séparés à cet égard ; l 'Eglise anglicane, l 'Eglise catholique, 
l 'Eglise grecque nous le reprochent. . .  et s'accordent à dire que nos 
ministres ne sont pas les successeurs d irects des Apôtres 86••• et la 
petite société des Frères de l 'Union évangélique, sans dire que nous 
ayons mal fait, a seulement tâché de mieux faire, aucun sacrifice ne 
lui  a coûté pour conserver dans son sein l'ordination épiscopale ffl ,  et 
si nous voulions nous mettre en règle nous serions obligés de la 
recevoir d'eux . . .  

» Si les premiers Réformateurs avaient été moins rigides parti­
sans du presbytérianisme, on peut  dire, humainement parlant, que 
les progrès de la Réforme auraient été plus durables et plus étendus .  
Ces raisons . . .  me font penser qu' i l  n 'y aurait  pas grand mal  à ce 
qu'on nous donnât des Evêques, mais  i l  vaut  encore mieux qu'on 
nous donne ou qu'on nous laisse prendre le régime des Luthériens. 

[ Considérations pratiques . ]  
» S u r  toutes choses 88, i l  faut bien s e  garder d'entamer deux 

affaires à la fois, et ne s'occuper de la  manière de dis tribuer les 
consistoires centraux que lorsqu'il sera bien décidé que nous devons 
avoir de tels consistoires, car le même individu qui voudra fortement 
l'organisation luthérienne s'il y gagne. . .  cessera de la vouloir et  
criera de tou tes ses forces à l ' innovation, à la désertion, à l 'apostasie 
s'il craint d'être placé dans un rang un peu subalterne 89 . . . » 

83 La suite de la note, et les a u tres documents retrouvés qui  proviennent 
d'ENCONTRE, montrent qu'ENCONTRE souh a i ta i t  un ordre, une hiérarchie, u ne a u to­
rité analogue à celle des Luthériens, mais  pas nécessairement une copie de leur 
orga nisation existante. 

84 « On » para î t  désigner le pouvoir, NAPOLÉON ou ses m i n i stres. ENCONTRE n e  
le dit  pas  à la vérité de façon précise, mais  pl usieùrs documents privés des 
a nnées 1809-1811 (col l i�és dans nos Textes . .  . , p .  171-174, 180) le confirment. Noter 
q u'ENCONTRE j uge puéri l de s'alarmer de cette i ntention supposée, mais ne la loue 
pas non.  p l us.  

ss Les fa i ts donnèrent ra ison à ENCONTRE. 
86 Ce problème n'a point encore été réglé, on le  sait, par les Assemblées 

œcuméniques. 
87 A ll usion à la consécration de ZINZEN DORF ( ? ) .  
es Par-dessus tout. 
89 Pa ssage terrible pour les pasteurs (BouRCHENIN n'avait  pas osé le publier!) ; 

ENCONTRE, ex-pa steur, J ugea i t  le corps pas toral sans  i n d u lgence. Da ns u.n� l�ttre 
de m ars 1811 ( Textes . . . , .p. 180), il écriva it, de Montpell ier : « . . .  On parle 1c1  .d évê­
ques, les pa steurs des v i l les consi dérables n'en sont pa s  fâchés, c e u x  !1es v i l lages 
voie nt [ l à ]  une apostasie générale . . .  » Un parent d'ENcoNTRE, son J eune beau­
frère LARDAT, pasteur d'un de ces v il lages (Pignan, Hérault) protestait en effet 

2. 



18 DANI EL ROBERT 

N° 9. Le plan d'Encontre, é té 1814; inspecteurs dans l'Eglise 
Réformée 90• 

TITRE PREMIER 

Des Eglises Consistoriales e t  de leurs Inspecteurs 

2. « Chaque consistoire nomme deux de ses membres au scrutin 
et à la pluralité absolue des suffrages, l'un ecclésiastique et l'autre 
laïque, qui porteront le titre d'inspecteurs. » 

3. « Ces inspecteurs auront pour arrondissement une Eglise 
consistoriale dans leur voisinage, laquelle à son tour nommera des 
inspecteurs qui exerceront les mêmes fonctions mais dans une autre 
Eglise - autre que celle qui l'inspecte elle-même, en sorte qu'il 
ne pui sse jamais y avoir réciprocité 91 • » 

4. « Ces inspecteurs visiteront les Eglises [ locales ] de leur 
arrondissement 9'2 ,  une fois tous les ans au moins. » 

5. « I ls  pourront de plus y être appelés ou s'y présenter eux­
mêmes et convoquer le consistoire dans des cas urgents 98• » 

6. « Dans leurs visites les inspecteurs présideront l'assemblée 
consistoriale. » 

7. « I ls  s'y occuperont de l 'état des Eglises relativement à la 
doctrine, aux mœurs et à la discipline. » 

8. « Les inspecteurs auront le droit d'admonition et de cen­
sure. » 

9. « I ls pourront être nommés pour une ou plusieurs années 
et être réélus 96• > 

10. « Ils devront avoir au moins trente ans 95• > 

avec v igueur (lettre de mai 1811, nos Textes .. ., p. 195) contre l'idée c d'ouvrir aux 
ecclésiastiques la porte aux dignités... Qu'on ne nous retire pas de l'heureuse 
i mpossibihté ... de nous élever l'un au-dessus de l'autre autrement que par le 
mérite personnel. > 

'° Publié dans nos Textes .. . , n° 95, p. 274-276, d'après une copie de la main du 
pasteur MARRON (Bibl. rue des Sai nts-Pères, Ms. 326, folio 263) ; D. ENCONTRB est 
certai nement l'inspirateur du plan (Eglises Réformées . .. , p. 266 ; Texte1 . . .  , p. 276), 
mais il est probable que la rédaction en est, pour partie, l'œuvre du pasteur 
CHABRAND, de Toulouse. 

91 Si les inspecteurs désignés par Bordeaux inspectent Sainte-Foy-la-Grande, 
ceux que cette Eglise désignera n'inspecteront en aucun cas Bordeaux. L'on com­
prend a isément pourquoi. 

" Les paroisses, les communautés l ocales. 
n Ils pourraient ainsi briser l'inertie locale, l'indifférence des Protestants. 

ENCONTRE, homme d'ordre, ne paraît pas avoir envi sagé le  cas d'une mauvaise 
volonté caractérisée, d'un refus de coopération avec les inspecteurs. 

9' Donc, exercer aussi bien un an que jusqu'à la fin de leur carrière. 
95 Limite basse ; à cette époque, beaucoup de pasteurs d'avant 1789 ayant 

renoncé au mi nistère ou étant peu cultivés, de jeunes pasteurs exerça ient de lourdes 
responsabilités. 



SYNODA U X  ET EPISCOPALIEN S 19  

TITRE I I .  - Des synodes particuliers 

12 .  « La réunion 
lier 96• � 

des inspecteurs forme le synode particu-

14. « Ce synode. . .  a en général les mêmes attributions que les 
anciens synodes provinciaux .  » 

15. « Le synode particulier a droit non seulement d'admo­
nition et de censure, mais aussi de suspension et de déposition soit 
des Pasteurs soit des Anciens, mais la déposition ne pourra avoir 
lieu que pour des cas graves et  n'aura son effet que lorsqu'elle aura 
été confirmée par un synode voisin désigné de la manière suivante : 
sur trois indiqués par le tableau de circonscription, un sera rejeté 
par l'accusé, un autre par le synode accusateur et le troisième 
j ugera . » 

16. « Le synode particul ier s'assemblera tous les ans 'ifl. � 

1 7 .  « Le synode députe au synode général trois de ses mem­
bres, deux ecclésiastiques et un laïque ss . » 

TITRE I I I .  - D u  synode général 

19. « Le synode général s'occupera de doctrine et de discipline 
générale.  � 

20. « I l  s'assemblera tous les cinq ans. > 

Daniel ROBERT. 

H C'est la mesure la plus « épiscopalienne >, puisque les i nspecteurs, dans 
cette réunion (baptisée « synode > ) , se seraien t jugés euz-m�mts (comme des �vf­
ques réunis par l'archevêque) . Elle est q uelq ue peu atténuée par l'article 1� 
(consultation d'un autre groupe d'inspecteurs) . 

97 Rien au sujet de fa convoca tion par le gouvernement;  il étai t  espér� qu' 
le roi et les m i nistres laisseraien t faire. 

118 Le synode national se serait composé principalement de pasteurs-inspu­
teurs. 



PROSELYTES ET PROSELYTISME 

Prière d'insérer de la Communauté de Taizé 

Nous avons reçu de la communauté de Taizé : 

1 °  Une lettre du Fr. CHARLES-EUGÈNE, secrétaire du prieur ; 

2 °  Deux notes de Roger Sctt uTz, prieur de Taizé, la seconde 
seule devant être publiée ; 

3 ° Des « extraits » ,  tirés d'un ar ticle paru dans La Vie 
Protestante, et que nous devons publier, selon l'usage du « droit 
de réponse » .  Toutefois, ces « extraits », s'i ls suffisent à la  réponse 
que souhaite le prieur de Taizé, donnent de l 'article de Jean-Marc 
CHAPPUIS  une impression toute différente de ce qu'il  a écrit. Le 
texte envoyé par le prieur ne signale pas les coupures. I l  semble 
donc qu'i l  s 'agisse d'un texte d'une seule venue développant d'une 
façon continue la pensée de l'auteur. 

Pour accorder au prieur de Taizé la réponse qu'il souhaite, nous 
aurions scrupule à donner à nos lecteurs une version qui nous 
&emble déformer profondément la pensée de Jean-Marc CHAPPUIS, 
et les incl inerait à croire à une adhésion sans réserve de l'auteur 
aux idées de la Comm unauté .  Nous publ ions donc ci-après la totalité 
de cet article : en i taliques les passages omis par le prieur de Taizé ; 
en caractères droits ceux « qui suffisent à la réponse qu'il souhaite » ,  
selon les termes d e  s a  première note . L e  lecteur appréciera l e  sens 
et la portée de ce qui avait été omis. 

1 
Le 1 9  février 1 963. 

CHER MONSIEUR, 

Veuillez nous pardonner si vous ne recevez pas u ne lettre signée 
du Frère-Prieur de Taizé : il est parti en voyage et m'a alors chargé 
de vous écrire de sa part. 

Dans le numéro 5 1  de La Revue Réformée ,  i l  a été question du 
col loque de Taizé . Des a ffirmations très pénibles pour nous et qui 
de plus ne sont pas exactes ont été publiées. 



PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 2 1  

I l  arrive q u e  des j ournaux o u  des revues fassent paraître ainsi 
des erreurs sur ce que nous accompl issons à Taizé .  Craignant 
tellement la polémique qui ne fai t  qu'envenimer les choses, nous 
renonçons presque touj ours à répondre. 

Mais ce qui est dit du colloque de Taizé est grave et peut  avoir 
des conséquences . Il a semblé alors au prieur de Taizé qu'il devait 
faire usage de son droit de réponse. Vous trouverez ci-joint le tede 
de cette réponse que je vous prie de bien vouloir faire paraître dans 
votre revue. Le texte de Jean-Marc CHAPPUIS peut être considéré 
comme cette réponse. 

I l  est bien douloureux entre chrétiens d'en arriver là mais 
l 'enj eu est trop important pour que nous renoncions à cette réponse. 

Veuillez être assuré, cher Monsieur, de mes sentiments les 
meilleurs. 

Le Secrétaire du prieur : 
Fr. CHARLES-EUGÈNE. 

Le 12 mars. 
II 

La Communauté de Taizé 

et le Prosélytisme Conlessionnel 

Une affirmation erronée concernant le colloque de Taizé de 1 960 
a paru dans les colonnes de cette revue. Pour ma part, je crains 
tellement la polémique que je m'abstiens en général de répondre à 
des articles mettant en cause tel ou tel aspect de notre ministère. 

Toutefois, u ne affirmation comme celle qui concerne le colloque 
de Taizé peut contribuer à créer un climat qui ne va pas dans le 
sens de l 'unité .  Voilà pourquoi j 'ai demandé à la rédaction de 
La R e v u e  Réform ée de b ien vouloir  publier une double réponse : 
celle que le pasteur Jean-Marc CHAPPU IS a fai t  paraître récemment 
dans La Vie Pro tes tan te, et la mienne puisque le pasteur CHAPPUIS, 
dans un espri t de bienvei llance, m'invitait  à répondre personnellement. 

LE COLLOQUE DE TAIZÉ 

En toutes choses de  la vie œcuménique, mon souhait est que l'on 
n'en reste pas à des affirmations vagues et abstraites.  Ainsi dans des 
sessions œcuméniques, par peur de faire un faux-pas, on pourr�it 
en rester à une attitude sentimentale. I l  est essentiel, me semble-t-11, 
d 'entrer touj ours dans le concret de l 'engagement de la . ,foi . . 

C'est la raison pour laquel le, au cours du col loqu�, .J �vais, avec 
mes frères, rédigé une déclaration en 1 0  thèses qui expr1ma1t quelques 



22 PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 

constatations concernant l'évangélisation, et qui a été soumise à 
l'examen des évêques et des pasteurs. Mais nous nous sommes trouvés 
avoir trop peu de temps pour donner tous ensemble une forme défini­
tive à ces thèses. I l  a donc fallu  renoncer à en poursu ivre l 'examen. 

Peu après le col loque, la formulation de ce texte a été réexaminée 
paisiblement par deux hautes personna l ités catholique et protestante 
réunies à Taizé, et qui sont d'ail leurs les seules en dehors du 
colloque à avoir eu ce texte sous les yeux. J'ai alors adressé cette 
version revue à tous les participants au colloque sous le titre 
« Résumé des entretiens sur l 'évangél isation » .  

Voici l a  teneur de l a  thèse sur l e  prosélytisme : 
« Générosité et désintéressement doivent s'exercer en premier 

lieu à l 'égard de nos frères dans la  foi et dans le baptême. Le 
prosélytisme confessionnel compromet souvent la paix entre les 
chrétiens et crée entre eux la défiance. A cause d'une crainte réci­
proque, ils perdent leurs forces dans l'autodéfense et la polémique. 
Notre marche commune vers l 'unité visible de tous les chrétiens pour 
que le monde croie, exige la paix entre nous. » 

Comme on le voit, il ne s'agissait que de formuler u ne 
cons ta ta tion. 

Roger ScnuTz, prieur de Taizé. 

III 

La Communauté de Taizé 
le Prosélytisme Confessionnel 

et la vie de nos paroisses · 

A propos d u  protestantisme espagnol, j e  relevais la semaine 
dernière . les propos courageux de M.  René Leyvraz, rédacteur en 
chef du Courrier, qui affirmait récemment le droit qu' i l  faut 
reconnaître à toute communauté religieuse de faire du prosélytisme. 

Nous ferons aujourd'hui u n  pas de plus, pour aborder une 
question délicate à laquelle i l  pourrait devenir malsain de ne pas 
vouer u ne attention rigoureuse. 

A plusieurs reprises, ces derniers mois, nous avons vu paraître 
et réapparaître une affirmation qui ne laisse pas d'inquiéter à bon 
droit ceux qui en prennent connaissance. Selon cette persistante 
rumeur, des pasteurs protestants, réunis en 1 960 à Taizé en colloque 
avec des évêques catholiques, se seraient engagés par écrit à ne plus 
faire de prosélytisme. Cette affirmation a paru dans la revue catho-

( * )  La Vie Protestante, 2 février 1 963. 



PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 23 

lique Vivre (n ° 5, 1 960),  puis dans le l ivre de Frédéric Hoff et 
Politique romaine e t  démission des protes tan ts (p .  1 05) . Le christia­
nisme au XX" siècle, sous la signature du pasteur Emmanuel 
Chastand, s'en est fai t  l'écho à son tour, en ces termes : « On a dit 
et de divers côtés répété qu'un certain nombre de pasteurs, assemblés 
avec des ecclésiastiques romains, auraient pris l 'engagement de ne 
pas faire de prosélytes. Comme nous serions heureux et soulagés 
d'apprendre de ceux qui ont organisé ce colloque qu'i l  n'en est rien. » 
Enfin, dans la Revue Réformée (dernier numéro paru, n °  5 1 - 1 962-3) ,  
le pasteur Pierre Marcel affirme à son tour que « des pasteurs ont 
été sollicités de signer cet acte de renoncement » .  Au surplus, ces 
derniers j ours, un pasteur de notre pays, généralement bien informé, 
me téléphonait pour m'alerter dans le même sens. 

UNE GRAVE RUMEUR 

On le voit : l 'affirmation est aussi persistante que grave. J'ai 
voulu en avoir le cœur net, et j 'ai i nterrogé à ce suj et, à quelques 
j ours de distance, deux pasteurs de Suisse romande qui ont participé 
au colloque de Taizé. (Je l'avais déjà fai t  à l 'époque, mais il m'a 
paru nécessaire d 'avoir confirmation. )  Leur réponse à tous deux a 
été immédiate, péremptoire et catégorique : « Jamais, m'ont-ils 
affirmé l'un et l 'autre, nous n'avons signé un engagement par lequel 
nous aurions renoncé à tout prosélytisme. Et, s i  un tel engagement 
nous avait été proposé, j amais nous n'aurions accepté d'y souscrire. > 
On ne saurait être plus net. 

I l  faut se demander, dès lors, d 'où vient qu'une tel le rumeur 
ait pu se répercuter ainsi, d'écho en écho. Une responsabilité certaine 
repose, à cet égard, sur les auteurs protestants que nous avons cités, 
et dont aucun, semble-t-il, n'a pris la peine d' interroger directement 
les organisateurs ou les participants de ce colloque. Aucun, en tous 
cas, ne mentionne une démarche qu'il aurait faite dans ce sens. Or, 
avant de lancer dans le public, surtout par écri t, des assertions aussi 
graves, le moins que l'on puisse et que l'on doive faire est de se 
renseigner exactement. 

Mais la responsabilité de ces auteurs n'est pas seule en cause. 
La communauté de Taizé elle-même a agi de telle manière que le 
colloque réuni par ses soins ne pouvait manquer de provoquer des 
malen tendus. Une telle rencontre, en effet, doit ê tre clairement 
expliquée au  public. Celui-ci est en droit de connaître le but recherch� 
e t  les moyens employés, fau te de quoi, égaré par des renseigne.ments 

partiels ou partiaux, il in terprétera inévitablement les faz ts de 

m anière tendancieuse. 
Or, pour éviter de telles erreurs d'in terprétation, la communauté 



24 PROStLYTES ET PROSÉLYT I S M E  

a cru bien faire en entourant ce colloque d'une discrétion qui, en 
définitive, les a précisément suscitées e t  e.n tre tenues .  J'ai parlé avec 
le prieur de Taizé, il y a quelques mois, des questions délicates que 
l'information moderne pose aux chrétiens, aux Eglises e t  à la  commu­
nauté e lle-même.  Je plaidais la cause de la presse, qu 'il faut, à mon 
sens, informer clairement pour qu'elle puisse accomplir sa tdche 
correctement. Frère Roger comprenait for t  bien cette exigence. 
Malheureusement, il n'en avait pas été tenu compte à l'occasion du 
colloque de septembre 1 960. Un simple communiqué, trop succinct 
pour être suffisant,  avait é té publié . 

LE COLLOOUE DE 1 960 

Or, ce qui s'est passé à Taizé, en 1 960, paraît en définitive fort 
simple. Des pasteurs protestants et des évêques catholiques se sont 
entretenus de l'évangélisation dans le monde moderne. Ils ont étudié 
ensemble un docu ment à ce suj et. Or, ce document évoquait notam­
ment le « prosélytisme blessant » et les dommages qu'il peut causer 
à la paix confessionnelle et à l'évangél isation elle-même. L'appro­
bation donnée à ce texte par les participants ne saurait aucunement 
être considérée comme un engagement à ne pas faire de prosélytes, 
mes deux informateurs sont formels sur ce point. 

Que cette interprétation, contre laquelle ils s'élèvent résolument, 
ait pu avoir cours ail leurs, c'est chose possible. Mais dès lors, c'est 
une interprétation abusive, et qu'il importe de dissiper. Il serait 
souhaitable que les organisateurs du colloque prennent eux-mêmes 
l'initiative d'une m ise au point .  

Sur le fond du problème, on me permet tra d'évoquer une 
expérience personnelle .  Comme nombre de pasteurs suisses, j'ai 
exercé pendant cinq ans, le minis tère pas toral dans un pays mino­
ritaire, en l'occurrence le Borinage belge. La plupart de m es parois­
siens é taient les enfan ts, ou les petits-enfants, de catholiques .  De  
plus, tous les prosély tes qui  vinrent s'ajou ter à la  communauté 
avaient é té eux-mêm es baptisés da.ns l'Eglise romaine .  A aucun 
moment, les convictions œcuméniques que je prof esse ne m 'ont 
re tenu ni d'évangéliser ni de recevoir avec joie dans l'Eglise les 
nouveaux mem bres que l'Evangile avait illuminés. Mais à aucun 
moment  non plus, je ne me  suis livré à ce « prosély tisme blessan t » 
qut consiste à préférer la polémique confessionnelle à l'annonce 
po�itiv? de l'Evangile, e t  à vou loir arracher à leur Eglise des croyants 
q uz  lm son t fermemen t at tachés . Ce t te position, à mon se.ns, est la 
s�u

.
le P?ssible �ans l'exercice du ministre paroissial, si l'on veu t ê tre 

fzdele a la fozs à l'Evangile que l'on a pour mission impérieuse 
d'annoncer, e t  aux perspec tives œcuméniques que Dieu a suscitées 
en notre temps.  



PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 25 

VocA TI ONS DIFFÉRENTES 

Cette position, je le sais, n 'es t pas ce lle de la communauté de 
Taizé comme telle . Les f reres estiment n 'avoir en aucun cas, à 
encourager le passage d'une Eglise à l'autre. Ce refus, non seulement 
du « prosély tisme blessant » ,  mais de tou t prosély tisme quel qu'il 
soit, s 'explique par la vocation et  la tâche particuliere de la comm u­
nauté. Il ne saurait, à mon avis, devenir la règle de conduite des 
pasteurs des Eglises. Il n'est pas devenu la règle de conduite des 
deux pasteurs dont je parlais tout à l 'heure. 

n me parait opportun, en terminant cet article, de dire ici tout 
ce que je dois personnellement aux frères de Taizé. Lorsqu'ils étaien1t 
à Genève, au temps de mes études, ils m 'ont aidé à découvrir la 
vie de prière, chaque semaine à leur domicile, chaque matin à la 
cathédrale . C'est une découverte dont je leur serai reconnaissant 
jusqu'à la fin de ma vie, quelles que soient les réserves que je suis 
amené à faire sur les méthodes d'information de la communauté, 
e t  quelle que soit la nette différence qu'à mon sens il faut bien 
aujourd'hui constater, en tre la vocation particu lière à laquelle ils 
obéissent et celle des pas teurs des Eglises réformées. 

Cette différence doit être précisée .  Le dialogue œcuménique n 'a 
rien à gagner à se dérouler dans l'ambiguïté. 

Jean-Marc CHAPPUI S .  

Réponse et Témoignage 

Je regrette profondément que des informations « erronées » et 
qui  peuvent « contribuer à créer u n  climat qui  ne va pas dans le 
sens de l 'unité » ,  aient pu être publiées et propagées. Mais pourquoi 
la communauté de Taizé a-t-elle attendu plus de deux ans pour 
démentir  l ' information répandue dès 1 960 par la revue catholique 
Vivre ? Pourquoi, j usqu'au 12  mars 1 963, date de l 'envoi du texte I Ir 
ci-dessu s  (remplaçant u n  autre texte du  1 9  février) , la communauté 
s'est-el le contentée de témoignages de pasteurs ayant assisté au 
col loque ? Le prieur de Taizé, enfin, nous communique la version 
revue, apres le colloque, de la  thèse sur le  prosélytisme, ce qui précise 
l 'actuel point de vue, peut-être, mais ne donne guère d 'éclai rcis­
sements sur ce qui fut dit ou proposé au colloque, ce dont, préci­
sément, i l  est question dans la mise au point demandée . 

Dans son artic le, M .  Jean-Marc CHAPPUIS dénonce la « persistante 
rumeur » selon laquelle « des pasteurs protestants, réunis en 1 960 
à Taizé, en col loque avec des évêques catholiques, se seraient engagé� 
par écrit à ne plus faire de prosélytisme » .  Mais alors, pourquoi 
fai t-i l  état de moi puisque je n 'ai rien écrit de semblable ? 



26 PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 

Dans le n° 5 1  de La Revue Réformée, p. 4, j 'ai écrit : « Quand 
j 'apprends . . .  que l'on a proposé aux pasteurs réunis à Taizé, à 
l 'occasion du colloque, " de renoncer par écrit à faire du prosé­
lytisme ", et que des pasteurs ont été soll icités de signer cet acte 
de renoncement. . .  » ,  j e  n'ai parlé que d'une proposition et d'une 
sollicitation. J'ai donc délibérément corrigé ce que d'autres avaient 
avancé. Pourquoi ? Parce que j 'avais j ugé indispensable et pris la 
peine, avant d'écrire, de m'informer obj ectivement. 

M.  Jean-Marc CHAPPUIS déclare : « Une responsabilité certaine 
repose, a cet égard, sur les auteurs protestants que nous avons cités, 
et dont aucun, semble-t-il, n'a pris la peine d'interroger directemen!t 
les organisateurs ou les participants de ce colloque. A ucun, en tout 
cas, ne mentionne une démarche qu'il aurait faite dans ce sens. Or, 
avant de lancer dans le public, surtout par écrit, des assertions a ussi 
graves, le moins que l'on puisse et que l'on doive faire est de se  
renseigner exactement. ) 

Puisqu'il me cite (à moins que ce ne soit indirectement ?),  
M. CHAPPUIS  n'a pas pu ne pas lire la parenthèse qui suit immédia­
tement mon affirmation, où j e  dis : « Le fait est authentique et  m'a 
é té personnellement confirmé.  » L'accusation lancée contre moi est 
donc toute gratuite. Elle est regrettable parce qu'elle  pourrait faire 
croire que j e  ne sais pas peser mes responsabilités, notamment celles 
que j 'assume comme écrivain. Au contraire, et comme i l  le fallait, 
j 'ai cherché a me renseigner exactement, en recueillant des témoi­
gnages de participants de ce colloque, et j'ai men tionné la démarche 
que j'avais faite dans ce sens. 

M. CHAPPUIS a interrogé deux pasteurs de Suisse romande qui 
ont participé au colloque de Taizé . Or, j e  dispose de trois témoi­
gnages : deux de pasteurs français, un de pasteur suisse. A la suite 
des déclarations des interlocuteurs de M.  CHAPPUIS,  j 'ai demandé 
confirmation par écrit à ces pasteurs de ce qu'ils avaient auparavant 
déclaré ou écrit. Chacun a donc bien pesé ses mots et ses expressions. 
Voici ce qui m'a été confirmé : 

1 .  - Dans une lettre du 4 mars 1 963, mon premier correspon­
dant, théologien fort estimé et connu de tout le protestantisme de 
langue française, déclare : « J'ai pu rencontrer successivement deux 
de nos collègues qui ont participé jadis au colloque de Taizé . Ce sont 
deux hommes précis, sans passion, et d'excel lente mémoire. Leurs 
deux récits concordent parfaitement. . .  La rumeur selon laquelle les 
pasteurs auraient fait acte de renonciation au prosélytisme est en 
effet fausse. Mais le fait qu'une proposition leur a été faite dans ce 
sens, à la fin du colloque, est vrai . . .  Quand les interlocuteurs de 
Jean-Marc CHAPPUIS déclarent : « Jamais . . .  nous n'avons signé u n  
engagement par lequel nous aurions renoncé à tout prosélytisme » ,  
i l s  disent vrai.  Quand i l s  aj outent : « Et si un tel engagement nous 



PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 27 

avait été proposé, j amais nous n'aurions accepté d'y souscrire » ,  i ls  
ne rendent pas compte exactement de ce qui s'est passé à la fin 
du col loque. 

« Aux participants avait été remis un document intitulé : 
l 'Evangélisa tion au plan paroissial et au plan mondial . . . En fin de 
-colloque un autre texte fut proposé . Ce texte ne fut pas approuvé par 
les pasteurs présents. Et tel évêque fit connaître à tel pasteur qu'il 
avait très bien compris cette réserve. Telle est la version des faits 
sur laquelle mes interlocuteurs ont touj ours été d'accord entre eux 
et affirmatifs. » 

Comme j e  l'ai écrit, il y a donc bien eu proposition et sollici­
tation. Dès lors, j e  souhaiterais beaucoup m'être trompé en employant 
le verbe signer. Personnellement, j e  suis tou t  prêt à retirer ce verbe 
signer et à lui substituer adopter ou approuver. Mais faute d'une 
mise au point de la communauté de Taizé elle-même sur ce qu'elle 
proposait ou demandait au colloque, et non après, puis-j e de 
moi-même récuser le témoignage d'un autre correspondant ? Celui 
d'un pasteur suisse, qui déclare dans une lettre du 4 mars 1 963 : 

Il .  - « Je ne peux qu'entièrement confirmer tout ce que j e  
vous a i  dit. . .  Oui, je  puis vous l'affirmer, o n  a essayé d e  nous faire 
signer un engagement à renoncer à tout prosélytisme . . .  Certes, on 
ne nous a pas dit aussi grossièrement que cela : « Voici un papier, 
» renoncez à tout prosélytisme. » C'était plus habile, et i l  est pénible 
que des pasteurs présents au colloque n'aient vu que du feu (mais 
alors ils ont dû être volontairement aveugles) .  On nous a soumis une 
feuille ronéographiée sur laquelle étaient écrites un certain nombre de 
thèses préparées d'avance par la communauté et que le prieur aurait 
voulu que les pasteurs signent pour ensuite aller les porter au Vatican. 
Le titre de ces thèses était : « Déclaration du Colloque de Taizé > ,  
j e  crois. Certains des points énoncés n'étaient pas mal du tout, mais 
i l  y en a eu deux qui ont provoqué des réactions.  Un dans lequel 
il était souhaité qu'une collaboration s'établisse entre missions pro­
testantes et catholiques (on envisageait même un partage des champs 
missionnaires entre protestants et catholiques ) .  Et l'autre point était 
j ustement cette question de prosélytisme. La thèse était assez longue 
et présentée sous une forme assez ironique (ou assez habile) ; mais 
il était dit qu'il fallait renoncer à tout prosélytisme. Je me rappelle 
bien qu'il avai t d'abord été écrit : « A tout prosélytisme blessant. » 
Alors un pasteur s'est levé et a dit  : « Pourquoi dit-on blessant ? 
» Le prosélytisme est touj ours blessant. I l  faut renoncer à tout 
» prosélytisme, u n  point c'est tout. » Après quoi on a supprimé 
l'adj ectif « blessant » .  

» Ces thèses étaient discutées et, j e  dois le dire, on sentait une 
certaine réticence. Un pasteur s'est levé et a dit presque sèche­
men t : « En tout cas, moi, je ne signerai jamais cette thèse sur 



28 PROSÉLYTES ET PROSÉLYT I S M E  

» le prosélytisme. » Sentant qu'i l  pourrait y avoir une chaude 
discussion, le prieur a alors dit  à peu près ceci : « Nous ne voulons. 
» pas discuter ceci plus longtemps, il est déjà tard (c 'était la fin 
» du colloque) ; mais je demande aux pasteurs, une fois  rentrés chez 
» eux, de m'écrire ce qu'i ls pensent de ces thèses. » 

» Ainsi, on ne nous a pas fait signer ces thèses (car i l  y avait  
quand même de l'opposition) . Mais on a bel e t  bien essayé de nous 
les faire signer. Cela, je m'en porte garant. » 

Comme M.  CttAPPUIS, j e  ne puis qu'enregistrer ces trois témoi­
gnages et, à mon tour, en donner connaissance. 

Combien j 'étais loin de tout esprit de polémique, c'est ce que 
tout  lecteur de l'article que j 'ai  publié dans La Revue Réformée 
constatera. 

Mais l 'essentiel de cet article : Prosé ly tes, ne reposait nullement 
sur les affirmations des participants au colloque de Taizé, mais sur 
des écrits du pasteur Roger ScuuTz, prieur de Taizé . Je citais 
notamment ce passage tout récent (1962),  extrait de L'Unité, espé­
rance de vie, p. 163 ; « Si, considérant le positif du renouveau 
catholique, les protes tants deviennent pour l'Eglise catholique 
semence de vie e t  non de mort, si pour cela ils renoncent loyalement 
au prosély tisme confessionnel pour répandre le bon parfum de 
l'Evangile, ces protes tan ts peuvent ê tre sûrs, dans cette at titude de 
foi et de charité, qu 'ils rempliron t leur vraie mission e t  qu'ils pré­
pareront, dans le monde, un renouveau inégalable. » 

J'aurais pu citer encore tel le autre affirmation, par exemple 
(ibid. p.  81-82) : « En jugeant du dehors une vieille tradition 
chré tienne, telle que la tradition catholique d'A mérique latine, nous 
risquons d'ô ter le bon grain avec l'ivraie . A rracher des hommes à 
leur confession, c'es t risquer de les extraire d'une situation socio­
logique où la grâce de Dieu pouvait les toucher abondammen t  et les 
sortir du lieu où pouvait renaître une vraie foi dans la ligne d'une 
continuité. » 

Ces propos du prieur semblent engager la communauté, puisqu'ils 
sont publiés dans un l ivre où ne se trouve pas l 'avertissement que 
nous l isons dans d'autres volumes qui ne prétendent qu'à la recherche . 
Ces prises de position n'ont rien de secrètes ; vu leur importance 
fondamentale qui n'échappe à personne, il est sans doute permis à 
ceux qui ne les partagent  pas de les discuter sans, pour autant, être 
taxés de faire de la polémique. C'est pourquoi Jean-Marc CHAPPUIS 
exprime lui-même d'expresses réserves dans l 'article que nous 
publions. I l  le fai t  « selon la vocation particulière . . .  des pasteurs 
des Eglises réformées » .  

Tout récemment encore, u n  point de vue identique à celui du 
pasteur ScuuTz, a été développé par le vice-prieur de Taizé . 
Pendant la Semaine de Prière pour l 'Unité, Max THURIAN a donné 



P R OSÉLYTES ET PROSÉLYTISM E 29 

deux conférences à l'Aula de l 'Universi té de Genève. Des notes prises 
au fi l de la parole m'ont été communiquées . Voici le  compte rendu 
rédigé par le pasteur Robert ÜSTERMANN et  publié par le Messager 
social de Geneve du 10 février 1963, qui corrobore exactement ce 
qui  m'a été écrit  : 

« Le thème général en était  l'œcuménisme, le problème de l 'unité 
entre chré tiens, et M. TttU RIAN répondit  à quelques questions embar­
rassantes avec sincéri té, mais avec une telle « largeur d'espri t » qu'i l  
eût  é té d iffici le de voir encore entre Rome et nous des oppositions 
importantes, un fossé quelconque. 

» Sur un point en tous cas, il  semble avoir dépassé la mesure, 
et aucun protestant convaincu et reconnaissant de ce qu'i l  doit à 
l 'Evangile ne le su ivra. I l  pense, en effet, qu'en Amérique du Sud 
nous ne devrions faire aucune propagande pour attirer à nous ces 
eatholiques qui, en un demi-siècle, mécontents de leur Eglise, ont 
passé au protestantisme au nombre de plusieurs mill ions. Ce qui  
signifierait qu' i ls  ont l 'Evangile tou t  comme nous en fai t  de norme 
de la foi e t  que le  culte de la Vierge ou des saints, Lourdes, 
l ' infaill ibil ité papale (etc .  ! )  sont sans importance désormais .  En ce 
cas, i l  serait en effet inutile et malvenu de se dire encore protestant et 
que reste-t-il de la Réforme . . . et  même de l 'Evangile, peut-on encore 
parler de convictions chrétiennes ? » 

On voi t donc que la posi tion de la communauté de Taizé est 
très nette, e t  qu'elle est annoncée, proclamée par la parole et par 
les textes, dans le but d'y rallier le plus grand nombre. Accordons 
à des hommes tels que les pasteurs Sctt uTz et  THURIAN d'être consé­
quents avec eux-mêmes. Que leurs affirmations (et non les nôtres) 
« puissent avoir de graves conséquences » : nous en sommes 
convaincus ; qu'elles puissent « contribuer à créer un climat qui n'est 
pas dans le  sens de l 'unité », hélas ! nous le constatons, alors même 
que les frères de Taizé penseraient, par elles - mais i ls  se 
trompent - « créer un cl imat dans le sens de l 'unité » .  C'est 
pourquoi l'un de mes correspondants pose très franchement la 
question (après avoir été le témoin de certains fai ts, et avec une 
douloureuse tristesse),  s i  les frères de Taizé, qui se disent les 
promoteurs de l 'Unité, ne sont pas en train de diviser profondément 
le protestantisme. 

Et avec eux d'autres encore, car le point de vue de Taizé sur le  
prosélytisme et  les prosélytes, trouve auj ourd'hui  d'autres porte­
parole. Nous l 'avons constaté récemment dans certains synodes 
régionaux réformés . Le mois dernier encore, une déclaration 
retent issante de Karl BARTH, dans un entretien avec Tanneguy 
DE QUÉNÉTA I N, paraissai t dans le n° 205 de Réalités ( février 1 963) . 
Nous y l isons cette quest ion et cette réponse : 

(Ques tion) . - « Dans ce rapprochemen t des Eglises, quel  peu t  



30 PROSÉLYTES ET PROSÉLYTISME 

être l'apport le plus précieux du catholicisme au protes tantisme et,. 
réciproquement, du protes tantisme au catholicisme ? » 

(Réponse de Karl BARTH ) . - « Le gros atout de l 'Egl ise 
romaine, c'est l ' impression de sol idité et de continuité qu'el le· 
donne - même si cette apparente continuité est problématique. 
Chez nous, i l  y a une continuité invisible, mais qui fai t  beaucoup· 
moins d'impression du fait du morcellement de la Réforme en 
différentes confessions ; du fait aussi  que chez nous les questions 
restent toujours ouvertes. La plupart des protestants qui sont passés 
au catholicisme aspiraient au repos, à la sécurité intellectuelle et 
spirituelle que peut donner une Eglise solidement organisée et 
h iérarchisée. En revanche, la Réforme attire ceux qui ont soif de 
mouvement et de l iberté . En fait, les deux conceptions sont néces­
saires parce que complémentaires. I l  n'y a de mouvement que par 
rapport à la stabilité et réciproquement. En général ,  je n'aime pas 
les conversions, le  passage d'une Egl ise à l 'autre. D'abord, les 
convertis font preuve d'un zèle insupportable : ils deviennent 
ultra-catholiques ou ultra-protestants. Voyez le  rôle qu'a joué 
Mme DE MAINTENON, cette ancienne huguenote, dans la Révocation 
de l 'Edit de Nantes. Et puis les conversions nient l 'unité invisible 
de l 'Eglise, ce qui est déplorable.  Je trouve que chacun ferait bien 
de rester où i l  est et d'y chercher à pénétrer plus profondément 
l e  message évangélique . C'est ainsi, seulement, que se fera un 
rapprochement sérieux. � 

Ces textes - sensationnels, avouons-le ! - mériteraient d'amples 
commentaires. Ils seront pour une autre fois. Il me suffit auj ourd'hui 
de montrer que je suis loin d'avoir négligé de me renseigner 
exactement, et de m'être fait passivement l 'écho d'une « grave 
rumeur » .  De plus, j 'ai bien conscience d'avoir écrit ce que j 'ai 
publié sans esprit  polémique, et, comme le veut M. le pasteur 
CHAPPUIS, « selon ma vocation particulière de pasteur de l'Eglise 
réformée � .  

Pierre-Ch. MARCEL. 



Q U E LQU ES L IVRES CAT HOL I QU ES (lt 
par Pierre PETIT 

S'il arrive à certains protestants d'éprouver fatigue, voire 
découragement, après avoir travaillé durant quelque temps à recon­
naître le catholicisme, il  en est d'autres qui persévèrent dans cette 
entreprise ou qui s'y engagent. Ceux-ci interrogent parfois, demandant 
des titres d'ouvrages essentiels qui les introduiraient sûrement dans 
l'immense édifice qu'est le catholicisme. Pourquoi ne leur répon­
drait-on pas alors que, s'ils ont fait volontiers le voyage de Chartres 
pour en admirer la cathédrale, ils ont oublié cet autre monument 
tout aussi classique qui a nom la Divine Comédie ? Ils obj ecteront 
qu'il faut une grande patience pour l'explorer. Mais aucune méthodep. 
aucun manuel ne les dispenseront de cette vertu ! Qu'il faut des 
guides . . .  Bien sûr, comme il en faut à Chartres ! En voici 
d'ailleurs un. 

Il est déjà connu pour la diversité et l 'intérêt de ses travaux, 
sur la messe et la liturgie, sur SOCRATE et sur DosTOÏEVSKY, et sur 
bien d'autres sujets : Romano GuARDIN I .  Mme J. ANCELET-HUSTACHE 
vient de traduire, grouper et publier en un volume plusieurs de ses 
études sous le titre : Dante visionnaire d'éternité (Editions du Seuil, 
Paris 1 962, 256 p.) .  Vous entendrez là Romano GUARDINI vous avertir 
que DANTE n'est pas un poète au sens mineur qui est souvent donné 
à ce nom, mais que sa volonté va c: à édifier un ordre où le monde 
et l'existence humaine sont tels qu'ils doivent être devant Dieu.. .  > 
(p. 83) ; et vous redire que « dans l'œuvre de DANTE, le but est aussi 
immense que dans les cathédrales édifiées par les architectes du 
moyen âge et dans les Sommes des scolastiques . . . > (p. 84) . 

Les protestants les moins familiers avec les anges liront atten­
tivement toute la première partie du livre, enrichie de nombreuses 
citations : « L'ange dans la Divine Comédie » (p. 9-92) .  Ils seront,. 
en effet, invités à « oublier tout ce qu'a produit l 'art pendant les 
cinq ou six derniers siècles, et à s'instruire d'abord dans l'Ancien 

1 Comme nous avon s déjà fait l'an dernier, n otre intention est de signaler­
ici quelques livres catholiques qui ont été, sauf exception, publiés en 1 962. Ils  ne 
son t  pas n écessaireme nt les plus i mportants, n i  les  plus intéressants pour .

des. 
lecteurs protestants. Leur choix dépe nd de l'arbitraire du recenseur et de la bien­
veilla nce des éditeurs. 



32 P IER R E  PETIT 

Tes tament » ,  puis dans le Nouveau (p .  25) .  Car GUARDINI  comme 
DANTE voi t dans les anges « ces êtres dont parle ! 'Ecriture et  qui 
se  s ituent dans la vie de l 'Eglise » (p .  92), première proposition qui 
ira de  soi pour tous, seconde proposition qui  demandera examen. 
Cet examen, GuARDINI  nous y entraine d'ailleurs. cherchant les formes 
de la fidélité dans les mosaïques de l'antiquité chrétienne et  dans la 
sculpture du moyen âge, puis chez GIOTTO, LE GRÉCO, REMBRANDT . . . 
Mais, d i t-il ,  les anges de ! 'Ecriture eux-mêmes ne portaient-ils pas 
des « éléments étrangers au christianisme » ? Une étude parmi une 
d izaine d'autres a donné son ti tre à la deuxième partie du livre, 
« Paysages d'éternité » (p. 93-246) . GuARDINI  y expose comment 
apparaît chez DANTE une d imension qui était avant lui « irréelle ) ,  
à savoir l e  paysage ; mais, ajoute-t-il, dès qu'i l  l 'a découverte, i l  « se 
retourne et devient plus médiéval que quiconque au XIVe s iècle » 
(p .  1 88 ) .  Suivent quantité d'autres recherches qui  ont pour objets : 
l 'élément visionnaire dans la Divine Comédie, le phénomène de la 
lumière, la conscience de l 'histoire, la connaissance et le  maître de 
vér i té ( ici  paraît saint THOMAS n' AQUIN) . . . 

Romano GuARDINI nous convaincra-t-i l  de revenir à DANTE tandis 
que nous nous intéressons surtout à la Contre-Réforme pour la 
critiquer, aux Pères de l 'Eglise pour avancer dans l e  dialogue inter­
confessionnel ? Dans un « Epilogue subj ectif » ,  i l  nous déclare 
comment il fut convaincu lui-même. Un de ses professeurs - c'éta i t  
i l  y a cinquante ans, ô pat ience ! - lui demandait s ' i l  avait lu 
DANTE, « et,  rapporte-t-il, comme i l  me fallait lu i  répondre non, i l  
me fit observer en souriant qu'étudier la théologie, parler l ' i talien 
et  n'avoir pas lu  DANTE était  presque un péché . . .  » (p. 248 ) .  

Q u e  si l 'on pré fère le  genre des catéchismes o u  d e s  introductions 
doctrinales - malgré les insuffisances qui lui  sont propres, et  parm i  
celles-ci l a  réduction d e  la vie ecclésiale à des propositions ration­
nelles - il en existe un grand nombre i ncessamment renouvelé. 
Le Père François VARILLON, de la Compagnie de Jésus, avait  j adis  
entrepris la rédac tion, sur la demande de l '  Association cathol ique 
de la Jeunesse française, de dix séries de fiches qui  composaient 
semblable introduc tion supérieure. Le succès qu'elles ont connu a 
conduit leur auteur à reprendre, améliorer son ouvrage, et le publier 
cette fois-ci en deux volu mes : Eléments de Doctrine chrétienne 
(Editions de l'Epi, Paris, 1 960 et 1 96 1 ; 304 et 3 1 2  p. ) . 

Aux périls que nous venons d'évoquer le Père VARILLON est 
sen�ible e t, se plaçant d'ailleurs dans le courant actuel de  la 
catechèse catholique, il annonce son intention : « Depuis quelques 
décades, un effort considérable a é té fai t  pour unir dans l 'ensei­
gn

.
ement relig ieux Ecriture Sainte, Théologie, Liturgie, Spiritualité. 

Meth?de de 
. 
plénitude et d'unité, qui fai t  appel , non seulement à 

l a raison theologique qui défin i t  e t  d is t ingue, mais aussi à la foi . . .  



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 33 

au désir . . .  de rencontrer le Dieu vivant, de Ventendre parler, de 
Le voir agir, d'entrer peu à peu dans Son esprit » (t .  I ,  p .  8) . 
V « invasion » biblique est visible dans tout son ouvrage. La seule 
ordonnance de la table des matières le montrerait, qui part des 
premiers chapitres de la Genèse, suit les étapes du peuple de Dieu, 
aborde le Nouveau Testament, s'arrête au Sermon sur la Montagne, 
puis expose œuvres et paroles du Christ. Cela pour le premier volume, 
tandis que le second ira du d iscours après la Cène j usqu'à la fin de 
l 'homme et de l 'histoire, en passant par le mystère pascal, l'Eglise 
et les sacrements. Dans cette trame biblique s'insère évidemment le 
donné catholique moderne, mais accompagné souvent ou d'explica­
tions « renouvelantes » ou de citations assez denses pour garder 
leur originalité.  Sans doute un certain nombre de paragraphes sont-ils 
restés tout près du style qu'on accorde à des fiches, ce qui propose 
parfois au lecteur des allusions dont l'intervention manque de clarté ; 
cette aventure arrive à Martin LUTHER (t .  I I, p. 82) . . .  Mais ces deux 
volumes comptent, au total, parmi les bonnes introductions doctri­
nales que nous pouvons connaître, quand nous avons le courage, et 
l 'honnêt�té, d'aller plus loin que la simple consultation du catéchisme 
national à l'usage des diocèses de France. 

Si les manuels, si personnels qu'ils veuillent être, risquent de 
fatiguer la tête ou de dessécher le cœur, il n'est, pour parer à ces 
ennuis ou ces périls, que de fréquenter quelques catholiques vivants. 
On peut ranger le Père Marie-Alain COUTURIER, par-delà son décès, 
parmi ceux-là .  Les Editions du Cerf viennent de publier le texte 
des deux cahiers d'écolier dans lesquels, de 194 7 j usqu'au début 
de 1954, qui devait être l'année de sa mort, i l  nota réflexions, 
impressions, citations, bribes de conversations, souvenirs de ren­
contres. . .  (Se garder libre, Journal, Paris 1962, 174 p . ) .  Aucun de 
nos lecteurs ne confondra ce Père dominicain, qui vécut aux points 
d 'intersection de la vie spirituelle et de l'art, avec l'abbé Paul 
COUTURIER, artisan de l'œcuménisme. Encore que ce souci n'ait point 
échappé au premier, qui fut sensible à tous les appels, à tous les 
problèmes de notre temps. Il écrivait : « Je vois de plus en plus 
l'Eglise comiµe u n  grand platane mutilé : u n  grand tronc qui porte 
e ncore à son sommet quelques beaux feuillages, mais dont toutes 
les branches maîtresses l'une après l'autre ont été sciées ... » (p. 111) .  

On lira ses  propos sur  les  maîtres contemporain s  qu'il a connus 
et fréquentés, MATISSE surtout, mais aussi PICASSO, BRAQUE, LÉGER, 
LE CORBUSIER. Et dans maintes autres directions on suivra ses dires, 
les admirant ici, les discutant là, parfois ne les comprenant pas très 
bien (ainsi quand il écrit à plusieurs reprises sur la chasteté ou la 
pureté, sur Agrippa n' AUBIGNÉ) . . .  Qu'il est vivant, ce n::1ort, dans 
l'intimité que nous livrent ses frères ! Citons quelques brib�s de sa 
conversation. Librement il déclare : « Les formules dogmatiques ne 

3. 



34 PIERRE PETIT 

sont guère plus que des signes . . .  ; dans cette nuit noire, nos mains 
tiennent des réalités que nous ne discernons qu'à peine. » - « Il 
n'est pas du tout de foi que l 'établissement à Rome du siège de 
Pierre ait été un bien pour l 'Eglise » (p.  8 1 ) .  Et encore, sur ce 
point du sacré et du profane, qui constitue un des postes-frontière 
classique entre le catholicisme et le protestantisme, on note sa 
perspicacité : « Je ne crois plus du tout que le climat évangélique 
soit favorable à l 'art. I l  est trop pur : un christianisme authentique 
et totalement vécu n'en aurait aucunement besoin . . .  » (p. 86) .  
- « Tout l'effort du christianisme a été de tendre à c e  qu'il n'y 
ait de sacré que dans la sainteté et dans la mesure de cette 
sainteté » (p. 150) . 

Pour être décédé voici plus de cent ans la célébration de 
cet anniversaire nous a valu le travail que nous signalons main­
tenant - u n  autre dominicain, le Père LACORDAIRE, est demeuré 
bien près de nous : étonnant privilège d'un homme qui fut attentif 
aux signes du temps ! Pour nous protestants français qui rencontrons 
souvent les Frères Prêcheurs parmi nos interlocuteurs catholiques, 
si le visage de leur fondateur s'estompe derrière celui du plus 
brillant d'entre eux, saint THOMAS D 'AQUIN, le  plus connu en 
deuxième lieu, est sans doute celui de leur restaurateur après l 'orage 
de la Révolution. 

Le volume qu'a publié le  Père BARON va de la naissance de 
Jean-Baptiste-Henri, en 1802, j usqu'à l 'année 1830 : La jeunesse 
de Lacordaire (Editions du Cerf, Paris, 1 96 1 ,  248 p.) . Le Père CARRÉ, 
qui préface cet ouvrage, avoue : « On ignorai t que les batailles 
d'hier offraient de tels  traits de ressemblance avec celles d'auj our­
d'hui .  » En même temps que par cette circonstance nous sommes 
intéressés par l ' itinéraire spirituel qui va de la conversion du j eune 
avocat ( « J'ai l 'âme extrêmement religieuse et l 'esprit très incrédule ; 
mais comme il est dans la nature de l 'esprit de se laisser subj uguer 
par l'âme, i l  est probable qu'un j our je serai chrétien », p.  103) ,  
à travers les épreuves du séminaire, jusqu'à son ordination sacer­
dotale ( 1827) et au mois de mai 1 830, quand il passe le seuil de 
La Chênaie pour y rencontrer LAMENNAIS .  Il quitte alors sa solitude, 
mais i l  ne partira pas pour l 'Amérique selon le proj et qu'il venait 
de former : « Je me lassai de cette vie, et je regardai au loin 
pour voir s'il n'était pas sur la terre quelque lieu où un prêtre pût 
vivre l ibre. Qui n'a tourné les yeux, dans ces moments où la Patrie 
fatigue vers la République de Washington ? Qui ne s'est assis, dans 
la pensée, à l'ombre des forêts et des lois de l 'Amérique ? » (p. 239) . 
Que le vêtement à la mode du romantisme nord-américain ne nous 
é loigne pas de LACORDAIRE : il cherchait la Patrie « où un prêtre 
pût  vivre libre » .  Se garder libre est le titre qu'ont choisi les amis 
du Père COUTURIER pour le recuei l de ses notes. 



QUELQU ES LIVRES CATHOLIQUES 

C'est encore une rencontre avec le catholicisme vivant, et plus 
précisément avec ces témoins privilégiés du catholicisme que sont 
les prêtres, que nous offre le  récit - et non le roman - de Jean 
MoNTAURIER : Comme à travers le feu. . .  (Gallimard, Paris, 1 962, 
4 72 p.) .  Ce pseudonyme a mal caché l 'identité de l'auteur, 
M. le chanoine Edmond FLEU RY, curé de Randan, dans le Puy-.de­
Dôme. On comprend qu'il déclare son opposition au roman de 
BER NANOS, sans l'approuver de le faire car il est évident pour tout 
lecteur des deux livres que l ' intention des deux auteurs ne fut pas 
la même. Le style aussi est bien différent : la prolixité virgil ienne 
de Jean MoNTAURIEH lasse un peu . 

Mais l'authenticité religieuse et sacerdotale est tellement évidente 
ici ! Non pas que le récit nous fasse entrer dans l ' intimité quotidienne 
de tous les prêtres, mais de certains, dont le  type persiste à travers 
les mutations de la pastorale ou les transformations de la liturgie. 
C'est pourquoi sa lecture sera saine et utile aux protestants, voire 
aux pasteurs, qui ne profitent que de rencontres exceptionnelles et, 
ce faisant, ne connaissent guère leurs collègues de l 'Eglise d'à côté. 
Sans doute seront-ils  u n  moment déçus par les éléments de la crise 
qu'ils liront là ; selon les termes des recenseurs catholiques qui ont 
loué l'auteur sur ce point, « ni la foi, ni la piété, ni les mœu:r� 
ni la vocation ne sont j amais en cause » .  Et sans doute encore 
seront-ils plus étonnés quand i ls  verront son dénouement : dans 
la pénombre d'une chapelle le prêtre ne voit que les lèvres souriantes 
d'une statue de la Sainte Vierge ; par ce sourire il est « attiré, 
fasciné, vaincu, vainqueur et l ibre à cause de lui . . .  » - Libre, lui 
aussi, comme LACORDAIR E et comme le Père COUTURIER ? - H 
raconte : « . . .  on comprend tout d'un coup toute sa théologie 
dogmatique et mora le . . .  on s'entend répondre oui avec une étonnante 
fermeté et on revoit les hommes avec ses yeux de première année 
de séminaire. » 

Que les lecteurs protestants dépassent étonnement ou déception . ! 
Ce qu'ils l iront là est vrai .  Cette adolescence mariale peut caractériser 
des prêtres quinquagénaires aussi bien que des séminaristes . . . Mais 
en bien d'autres pages i l s  retrouveront des images paroissiales qu'ils 
connaissent et des di fficultés qui sont le pain quotidien de leurs 
propres pasteurs. I l  sera bon en tout cas que leur attention soit 
un moment détournée des seules crises radicales ou (( publicitaires .> 
qui la retiennent généralement, qu'il s'agisse du temps passé ou 
du présent. 

* * *  

Mais revenons à l'histoire, et remontons plus loin que le 
XIXe siècle . . .  Tant d'ouvrages de valeur, qu'on voudrait bientôt 
utiliser en leur entier ou lire de bout en bout, prennent de lOngs 
retards èn cours de parution, s'enl isent dans les sables du temps, 



36 P IE R R E  PETIT 

qu'on est heureux de louer un éditeur et des auteurs qui ont 
travaillé vite et bien. Voici le troisième et dernier volume de l'œuvre 
·de MM. LATREI LLE, DELA R U ELLE, PALANQUE et  RÉMOND : Histoire du 
Catholicisme en France ( t. I I I , La période contemporaine ; Spes, 
Paris, 1 962 , 696 p.) . Vol ume qui, exactement, recouvre la période 
qui va de 1 750  à 1 958 . 

Ce tome I I I  ne fai t  pas double emploi - répondons tout de 
suite à cette question qui se pose dans  l'esprit d u  lecteur averti -
·avec les trois volumes de M. Adrien DANSETTE, sur l' Histoire reli­
gieuse de la France contemporaine (de la fin de l 'Ancien Régime à 
la I I I" République) et le Destin du Catholicisme français ( 1 926- 1 956) .  
Le récit d e  M .  DA.NSETTE était plus nourri d e  fai ts, d e  détails et de 
·descriptions. Ici les grands traits d'une époque, les lignes essentielles 
·de l 'histoire sont mieux dégagées. - La première partie, qui est la 
plus longue, est due à M. LATREILLE, qui est professeur à l 'Université 

·de Lyon, et responsable de tout l'ouvrage, comme on sait. La 
deuxième et dernière partie a été confiée à M. René RÉMOND ; el le 
va de 1 924 à 1 958, couvrant donc la vie du Catholicisme en France 
sous les pontificats de PIE XI et de PIE XII .  C'est là particulièrement 
qu'on est sensible à la grande différence de rédaction entre 
M. DANSETTE et M. RÉMOND.  Celui-ci, acteur de ce qu'il rapporte, 
puisqu'il fut secrétaire général de la JEC (Jeunesse Etudiante) de 
1 946 à 1 948 et vice-président de l' ACJF (Association Catholique de 
la Jeunesse Française) de 1 94 7  à 1 95 1 ,  aurait pu nous écraser 
d'anecdotes et de mises au point (les acteurs ne sont pas toujours 
les meilleurs témoins ! ) ; il a, tout au contraire, remarquablement 
tracé les grandes lignes de ce temps, ne cédant point à la tentation 
d'être intarissable sur les années les plus proches. On discutera sans 
doute sa lecture des faits, ici ou là, mais on admirera un homme 
« :  engagé » d'avoir rapporté l'essentiel de ce que les catholiques 
de France ont vécu, avec leurs compatriotes, de 1 924 à 1 958, en u ne 
centaine de pages. Les suj ets qu'on attendait sont là (l 'école . . .  ) ;  
d'autres aussi, qu'on avait tort de peut-être ne pas attendre (le 
clergé et son existence quotidienne . . .  ) ;  le travail  pour l'unité de 

l'Eglise a sa place, exactement mesurée. 
Les trois volumes de cette Histoire du catholicisme en France 

n'ont nul besoin d'un imprimatur huguenot pour faire une belle 
carrière . Mais les protestants ont plaisir à en reconnaître la qualité, 
même si, pour le long temps qui a précédé leur séparation d'avec 
les catholiques-romains, leurs vœux appellent l 'historien capable 
d'écrire dans une perspective œcuménique totale. 

Les lecteurs exigeants qui j ugeraient que M. LATREILLE, c lans 
son Livre V.1 (Laïcisation et  Séparation, 1 87 9-1924) ,  et M .  RÉMOND 
dans le suivant, ont fait la part trop succincte au Modernisme et 
à . toutes les questions, recherches, difficultés  qui, sur les mêmes 



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 37 

thèmes, continuent de mouvoir le catholicisme actuel, ces lecteurs 
doivent savoir que bien des l ivres récents viennent  ici à leur secours. 
On pense particul ièrement pour l ' instant au remarquable et dense 
volume de M. Emile PouLAT, Histoire, dogme e t  critique dans la 
crise moderniste  (Casterman, Paris, 1 962 ; 7 04 p . ) .  Bien qu'Alfred 
LOISY ait, en 1 930, qualifié la crise moderniste d' « antédi luvienne » ;  
elle demeure proche d e  nous e t  son historien, M .  PouLAT, a raison 
quand i l  parle d' « un champ de batail le encore miné » .  Foi et 
raison, théologie et science, tradition et temps présent . . .  qui déclarera 
que ces couples sont auj ourd'hui réconci liés ou assortis, soit dans 
le catholicisme - où, par exemple, les écrits du Père TEILHARD 
DE CHARDIN soulèvent les d i sputes qu'on sait. . .  - soi t dans le 
protestantisme - où les mêmes disputes ne sont pas sans échos ? 

La définition que M. PouLAT propose donne tout  de suite à penser 
que la crise moderniste ne peut pas être enfermée dans quelques années 
de l 'histoire de l 'Eglise : « . . . le modernisme peut se définir, écrit-il, 
comme la rencontre et la confrontation actuelles d'un passé religieux 
depuis longtemps fixé, avec un présent qui  a trouvé ailleurs qu 'en 
lui les sources vives de son inspiration » (p. 1 5 ) .  Mais il l imite son 
dessein : « Plus qu'à la suite des événements, nous nous sommes 
attaché à l'écheveau des tendances qui se sont fai t  j our dans la 
période décisive de la crise, afin d 'atteindre, sous la croûte des 
textes, les hommes qui s'y découvrent. Nous avons ainsi opéré une 
mince coupe dans le temps et retenu les cinq années à peine qui 
vont du petit l ivre de LOISY, L'Evangile et l'Eglise (novembre 1 902),. 
à l'encyclique Pascendi (septembre 1 907)  » (p. 26) . 

Le fameux « petit l ivre rouge » de Lo1sv, L'Evangile e t  l'Eglise, 
fournit donc le thème principal du premier chapitre ; tout aus�1tôt 
s'élève un « premier barrage » devant celui qui avait voulu défendre 
le  christianisme contre HARNACK (L'Essence du Christianisme, 1 900).  
- C'est un « second barrage » qu'on voit  surtout se dresser, dans 
le deuxième chapitre, contre LOISY qui publie A utour d'un petit 
livre ( 1 903) et s'explique auprès de divers correspondants, généra­
lement clercs. - Bien des noms du catholicisme d'alors ont déjà 
paru dans ces deux « barrages » ;  mais en voici d 'autres, qui vont 
de François MAURIAC j usqu'à Joseph TuRMEL, quand est décri te 
tout au cours du chapitre I I I  l 'effervescence intellectuelle de ce 
temps-là . - Après deux chapitres sur « Les principes et la critique > 
et « Sur la science humaine du Christ » ,  le sixième et dernier 
s'intitule « Le dogme et l 'hi stoire » : l ' interlocuteur · principal de 
LOISY va être ici Maurice BLONDEL, qui publie, en 1 904, Histoire 
e t  Dogme . . . « Colloque imaginaire », annonce l'éditeur de M. PouLAT 
au sujet de tout son ouvrage, « où se trouvent représentées !ou �es 
les tendances de ce qu'on appelait la science catholique » .  Imagma1re 
oui, mais en même temps très vivant et réel .  

Dans les notes et dans une annexe de ce livre on trouve un 



38 PI E H R E  PETIT 

cadre chronologique très uti le pour les mémoires défail lantes 
( 1 875- 1 908) ; une recension des fonds manuscrits qui ont été 
consul tés, parmi lesquels sont c ités les papiers de Paul SABATIER, 
conservés, en Ardèche, par sa fille, Mme J usTON (on sait quelle fut 
alors l ' importance du d ialogue entre les catholiques et les protestants ; 
il y a quelque naïveté à croire qu'i l  est une nouveauté de nos années 
présentes ! ) ; une l iste d'ouvrages de références ; une étude et une 
bibl iographie sur les « pseudonymes et anonymes modernistes » .  
U n  i ndex onomastique et u n  index thématique achèvent d e  ranger 
cet ouvrage parmi ceux dont l 'ut i l isation sera désormais  des plus 
utiles . Savant, i l  l 'est certes ; mais fami l ier aussi ,  pour ceux d'entre 
nous qui ne vivent pas à la surface, ù la périphérie des difficultés 
que l 'Eg lise rencontre dans sa marche. 

La science catholique n'est pas, de nos j ours, arrivée au  bout 
de ses peines . On la renvoie aux thèmes d'étude et de recherche 
les pl us élémenta i res, non seulement comme i l  y a c inquante ans, 
mais comme il y a quelques siècles . . .  Té moin le  volume qui  
rassemble les travaux et les  d iscussions d'une « rencontre doctri­
nale » tenue en avri l  1 960, en Belgique : L'existence de Dieu (Cahiers 
de l'actual ité relig ieuse, Casterman, Paris  1 96 1 ; 390 p . ) .  Bien qué 
MEnLEAu-PoNTY ait déclaré : « Il est frappant de constater qu'au­
j ourd'hui on ne prouve plus guère Dieu, comme le fai saient 
saint THOMAS, saint ANSELME ou DESCARTES » ;  bien que nous ayons 
communément rélégué les fameuses « voies » de saint THOMAS au 
magasin des curiosités h istoriques ; bien que l'opposition soit devenue 
banale, par la fortune du propos pascalien entre le Dieu d 'Abraham, 
d'Isaac et de Jacob, et celui des philosophes ; bien que Karl BARTH 
ait prophétisé contre les voies rationnelles qui conduiraient à Dieu .. ., 
au j ugement de bons esprits le problème reste entier, même si le 
m·arxisme, l'existential isme et la technicité dans laquelle nous nous 
enfonçons en renouvel lent l 'énoncé. Cette conviction réunissait  les 
dîx-huit  rapporteurs assemblés dans le  col lège dominicain de phi lo­
soph ie et de théologie de La Sarte-Huy. 

Ils étudièrent d'abord notre situation contemporaine : l 'athéisme, 
et spécialement l'athéisme marxiste ; l ' inquiétude philosophique, telle 
qu'on la voit chez KIRKEGAARD, HEIDEGGER, JASPER. Ici prit place 
un sobre exposé du Père BOUILLARD sur « le  refus de la théologie 
naturelle dans la théologie protestante contemporaine », parlant de 
BARTH, mais aussi de BRU NNER et BULTMANN.  Puis vint l 'examen des 
« condi tions requises aux approches du mystère de Dieu » ,  entre 
au tres, par le Père DONDEYNE : « l 'expérience préphilosophique et 
les condi tions anthropologiques de l 'affirmation de Dieu » .  A la 
su i te de quoi furent présentées soit les « voies » classiques vers 
Dieu - et tout d'abord cel les que saint THO M AS n' AQU IN  structura -, 
soit des voies renouvelées qui  prendraient leur départ dans la l iberté 



QU ELQ U ES L I V RES CAT H O LIQU ES 39 

(par le Père DE FINANCE),  dans l'échec de l'homme, dans la vérité 
scientifique. La fin des entretiens roula it  sur le thème pascalien que 
nous avons rappelé plus haut et se term inait sur « connaissance et 
inconnaissance de Dieu, au plan de la raison » .  

Ce livre épais nous rappel le opportunément u n  problème que 
nous  ne pouvons pas esqu iver. Mais tantôt i l  nous dispose à entrer 
dans cette recherche de La Sarte-Huy - ainsi quand le Père Bou 1L­
LARD, après avoir évoqué les thèses de BRUNNER et BULTMANN, moins 
abru ptes que celle de BARTH, nous rappelle que « la tradition 
catholique est beaucoup plus complexe et  plus subtile que ces 
théologiens protestants ne le d isent » - et tantôt i l  nous décourage 
et  nous ramène au point de départ - ainsi, quand le Père H .-D. 
ROBERT expose que selon saint THOMAS « la raison qui  prouve que 
Dieu es t, ne fa it  pas autre chose que de consulter la vérité divine 
elle-même à ce suj et »,  car « la lumière constitu tive de son ê tre, 
comme de ses actes d'entendement, est, par mode de ressemblance 
de l'effet  à sa cause, une impression de Dieu même en nous » 
(p.  350 ) .  Le problème de la légit imité « évangélique » de ce propos 
philosophique et  de son intégra tion à une théologie chrétienne, 
demeure entier. 

Nous restons dans le même ordre de préoccupations si nous 
o uvrons maintenant un petit l ivre du Père Karl RAHNER, S.J. , le 
théologien d ' lnnsbruck maintenant bien connu en France par de 
nombreuses traductions de son œuvre abondante : Mission et  Grâce, 
l. XXe siècle siècle de grâce ? (Marne, Paris, 1 962, 268 p. ) .  Livre 
qui porte en sous-ti tre : « Fondements d'une théologie pastorale 
pour notre temps » .  

Divers textes sont ici recueil l is .  Une conférence faite à Cologne 
en 1 954 ( « Le chrétien dans le monde moderne » ) expose ce thème, 
que l'Eglise est en si tuation universelle de diaspora, ce qui implique 
un état de mission. Une conférence fai te à Paderborn en 1 959 
( « Réalité de la rédemption dans la réalité de la création »)  s'inscrit 
dans la suite du col loque rapporté plus haut : athéisme et théisme, 
conditionnement théologique et pastoral de l 'unité entre la création 
et  la rédemption, la vie chrétienne étant le lieu de cette unité .  U n  
écrit publié à Graz en 1 960 ( « L'ind ividu dans l'Eglise » )  met e n  
garde « contre toute forme, grossière o u  subtile, de totalitarisme 
religieux » . . . Le recueil s'achève sur une conférence adressée en 
1 954, à Paderborn, à des prêtres, conférence qui présente Marie 
comme l '  « image typique de l'apostolat et de la pastorale » .  Sur 
ces divers thèmes, inégalement selon que leur soubassement théolo­
gique nous sera assimilable ou non, le Père Karl RAHNER provoquera 
ou aidera notre réflexion, et  aussi q uand, dans cette autre conférence, 
donnée à Munich, en 1 955, dont l 'accent est très direct, il tente de 
discerner la physionomie du « monde qui vient » . • •  



PIERRE PETIT 

Le présentateur français des textes du Père Karl RAH NER prend 
som, à plusieurs reprises, d' indiquer que les propos de celu i-ci sur 
l 'Ac tion Cathol ique ne correspondent pas exactement à l'expérience 
française. C'est princ ipalement en fonc t ion de cette expérience que 
semble avoir été conçue et  écrite 1 '  In itiation à l'A ction Catholique 
de M .  le chanoine Emile V AUTH IER (Ed i tions de la Chronique sociale 
de France, Lyon, 1 962, 200 p.) . Une étude mondiale de l 'Action 
Cathol ique, doctrinale et  documentaire, n'existe pas encore à notre 
connaissance ; elle montrerait la mult ipl ic ité des init iatives locales 
et  nationales, e t  comment les directives des papes - qui souvent 
reflètent elles-mêmes la s i tuation i ta l ienne - sont d iversement 
entendues ou vécues par les clercs et les laïcs. 

Mais ceci di t, qui ne veut pas être restrict if, ce petit volume 
constitue certainement le meilleur condensé que nous puissions 
consulter. I l  est la réédition en même temps que la révision de 
la même Initiation j adis  publiée par les soins de l 'A mi du Clergé, 
à Langres. M. Joseph FoLLIET, qui le préface, l 'annonce apte à 
répondre « à peu près à toutes les questions » aussi bien d u  
chrétien q u i  l a  connait de l ' intérieur q u e  de celui q u i  l'examine « d e  
l'extérieur, en sympathisant, voire en critique » .  Les protestants peu 
avertis en cette matière auraient eu profit à lire M. le chanoine 
VAUTHIER avant M.  l'abbé CoMBLIN, dont nous avons signalé, l'an 
dernier, l 'original et très discuté « Echec de l'A ction Catholique » ? 

Certaines « expériences » catholiques sont difficiles à faire pour 
des protestants. Tel est le cas en ce qui concerne cette Action Catho­
l ique, identique en son principe, toujours mouvante en sa réalité 
quotidienne, ou du moins annuelle. C'est pourquoi i l  est très heureux 
que cette année 1 962, qui a vu le réédition du « manuel , de 
M. le  chanoine V AUTHIER, ait été marquée par la parution du 
meilleur l ivre que nous puissions tenir en mains actuellement comme 
document vivant : Les chré tiens dans le monde rural, par MM. Pierre 
TOULAT, Ange BOUGEARD et Joseph TEM PLIER (Editions du Seuil, 
1 962, 4 1 6  p.) . Tel fut le propos de ses auteurs, non pas des reporters 
ni même des observateurs qualifiés, mais des « acteurs » : « montrer 
ce qui caractérise les principales forces vives de l 'Eglise (entendez : 
de l 'Eglise catholique) au travail  dans le monde rural » ,  nous pré­
senter « une coupe dans un tissu vivant » (p. 8-9) . 

Un chapi tre l iminaire esquisse la physionomie rurale de la 
France actuelle, qu' i l  s'agisse des familles, des villages, des insti tu­
tions : « Un monde qui bouge » .  Puis vient la première partie du 
l ivre, qui traite des « la1cs » .  On voit tout d'abord ces mouvements 
qui portent les sigles JAC et  JACF (Jeunesse Agricole Catholique) et 
MFR (Mouvement Familial Rural)  à travers la presse, plus exacte­
ment à travers quelques j ournaux : Le Monde, /./Express, France­
Observateur, Témoignage Chré tien .  La vital ité qu'on admire dans 



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 4 1 

ces pages produit quelques propos « excessifs » ,  tel celui-ci :: 
« Paris-Match et France-Soir, pour ne prendre que ces deux exemples� 
n'ont pas soufflé mot du Congrès mondial de la Jeunesse Rurale à 
Lourdes, en 1 960, alors que c'était le premier événement du genre 
depuis Ja venue de J ésus-Christ » ! ( p. 76) . Le plus intéressant du 
l ivre commence ensuite, quand nous entrons dans la doctrine vécue 
de l 'Action Catholique rurale : méthodes de travail ,  relations avec 
le syndicalisme, caractère famil ial du mouvement, situation des 
femmes, des j eunes et des enfants, action internationale de ces 
j eunes . . .  âme profonde des mouvements : ni syndicat n i  confrérie, 
ni patronage ni  parti chrétien, mais « coordination de forces naguère 
d ispersées » (p.  1 23) ,  ceci devant être entendu dans la lumière des 
propos essentiels à l 'Action Catholique : « Si, pour (les d irigeants 
faïcs des mouvements) ,  l'évangéli sation du monde ne peut se faire 
sans l'assomption de toutes les réalités humaines, c'est qu'ils ont 
découvert combien la christianisation d'un peuple ou d'un m ilieu 
se joue au niveau de la vie de tous les jours » (p.  89) . Ou bien � 
« La m ission du MFR est de répercuter l 'Evangile sur tout le milieu 
rural, les personnes qui y vivent, les questions qui s'y posent, les 
organismes et institutions qui y naissent et s'y développent » (p. 1 35) . . .  

Il  n'existe pas  de cloison étanche, évidemment, entre cette 
première partie et la seconde, qui  traite principalement des, 
« prêtres » .  L'aumônier s'interroge sur ce que signifie pour lui 
l'Ordre qu'il  a reçu, ce que signifient les verbes de la l iturgie : 
baptiser, prêcher, présider . . .  en dehors du ministère paroissial clas­
sique, et ses réponses originales sont d'un grand i ntérêt, nous 
montrant la mouvance du sacerdoce catholique. Il indique quelles 
sont ses relations avec ses confrères qui exercent ce ministère 
paroissial, et les tensions qu'on trouve là ne nous sont pas étrangères, 
à nous Réformés de France qui nous étonnons parfois  du nombre 
des pasteurs dirigés vers des formes nouvelles de service. . .  Diverses 
i ni tiatives missionnaires sont décrites : Mission de France, Frères 
des campagnes, Mission générale . . .  , et sont aussi mentionnées les 
communautés sacerdotales de séculiers qui retrouvent une tradition 
ancienne. Des données sur la « pastorale d'ensemble » achèvent la 
partie rédigée du l ivre, suivies par toute une série d'annexes et de 
documents qui  portent sur les origines et l 'organisation de la JAC­
J ACF et du MFR, les organisations professionnelles agricoles, les 
thèmes qui ont été étudiés de 1 950 à 1 962, des cartes et tableaux 
qui montrent la diffusion des publications rurales catholiques en 
France proportionnellement à la population de chaque département ; 
à la population rurale s'entend, c'est-à-dire à celle qui  compte moins 
de 2.000 habitants agglomérés.  

La richesse, jaill i ssante, très près de la vie, de l 'expérie�ce  
quotidienne, de  ce volume en  fait tout l ' intérêt pour nous, et spécia­
lement pour ceux d'entre nous qui  vivent, consciemment, dans le 



.42 PIERRE PETIT 

monde rura l .  Faut-il s'étonner que la d imension œcuménique manque 
totalement dans cet ouvrage qui annonce tranquillement « les 
·chré tiens . . .  » et ne parle que de ca thol iques (sauf une ci tation du 
frère Roger ScH UTZ, p. 262) ,  ce qui - en ce qui concerne certains 
départements du moins, Ardèche, Doubs, Drôme . . .  - étonne quelque 
peu ? 

* * *  

Dans le tome I I I  de l'His toire du Catholicisme en France, 
.M. LATREI LLE nous avait  avertis qu'  « i l  y aurait une grave erreur 
<l'optique à envisager l 'histoire du Concile du Vatican dans la seule 
perspective du catholicisme français . . .  » (p .  392) ; cependant, le peu 
de place qu'il a cru devoir faire en tou te j us tice au 1er Concile 
.du Vatican nous permet de mesurer quelle transformation s'est opérée 
- dans tout le monde catholique c'est évident, mais en France 
aussi - à l 'époque du ne Concile du Vatican.  Si les espoirs qu 'on 
place en celui-ci se réalisent  - serai t-ce simplement dans la ligne 
·de l 'aggiornamento spiri tuel ou moral que souhaite JEAN XXI I I  -
ses Actes auront plus d'ampleur que ceux du précédent, prématu­
rément interrompu. A vrai d ire l'un et l 'autre sont, partiellement 
·e t  sous d ivers aspects, solidaires ; on le rappellera plus loin. ·Pour 
le moment nous notons que les théologiens et les historiens, spécia­
lement durant la récente période préparatoire, ont à maintes reprises 
rappelé à ceux qui l 'avaient un peu vite oublié ce qu'avaient é té 
l 'œuvre et les proj ets de Vatican 1 .  

C'est ce  que fi t le Père Henri RONDET, S.J. ,  dans Vatican 1. 
Le Concile de Pie IX : la préparation, les méthodes de travail, les 
.schémas res tés en suspens (éditeur P. LETH IELLEUX, Paris, 1 962, 
224 p. ) .  On trouvera là présentés : la préparation et  la marche 
générale du Concile ; plus longuement, l 'é laboration doctrinale, la 
mise en forme des schémas qui devaient ê tre soumis aux Pères ; 
ensuite, les travaux mêmes d u  Conci le, constitution Dei Filius sur 
la raison et  la foi,  constitution Pastor aeternus dans laquelle est 
définie l ' infail l ibil i té pontificale, toutes deux pièces maîtresse de la 
s tructure catholique moderne. Enfin, l 'auteur étudie les schémas 
restés en suspens et  i l  met à la disposition de ses lecteurs, en version 
française, quelques documents importants . 

Un « précis » ,  tel est le Vatican 1 du Père RONDET, un bon 
instrument de travail parce que l'on y trouve, accompagnant constam­
ment le texte, les références aux tomes de MAN SI ( Sacrorum Conci­
liorum nova e t  amplis sima collectio)  qui constituen t  la masse docu­
mentaire essentielle dans laquelle tou t  le monde puise. En plusieurs 
endroits, on constatera la continu i té entre Vatican 1 et Vatican II : 
souci que les offic iers de la Curie romaine soient recrutés dans 
l 'un ivers, souhait d 'une réforme du bréviaire, souci de l 'unité 
.chrétienne . . .  



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 43 

Il est devenu banal de j uger et de d ire que Vatican I a 
-Oéséq uil ibré l 'éd i fi ce ecclésiologique, non pas en défi n i s sant l ' infail­
l i bi l i té ponti ficale, ma i s  en en restant là, et  qu'une des tâches 
maî tresses de Vatican II devrai t  être de rééquilibrer cet édifice. La 
théologie d e  l 'épiscopat fut certainement le th ème le plus fréquent 
des articles, colloqu es, l ivres cath oliq ues-romains depuis les premiers 
mois de l 'annonce du Conc ile  m a i ntena n t  ouvert. Ce n'est pas une 
m i nce contribution à cette réflexion q u 'ont apportée les Ed i ti ons du 
Cer f en publiant l 'ouvrage collec t i f  intitulé L'E piscopat et l'Eglise 
universe lle (co l lection Unam Sanctam, n ° 39, Paris, 1 962, 834 p . ) . 
Sous la di rection des Pères CoNGAR et DUPUY, une vi ngtai ne de 
col laborateurs, dont les noms sont souvent connus de nos lec.teurs, 
ont grou pé leurs trava ux abbé CoLSON, Pères DEJAIFVE et 
K. RAHNER, Dom O .  Rou ssEAU, c hanoine THILS . . .  

Telle e s t  l'ordonnance, en c i nq parties, de ce volu m e  : 1 .  L'épis­
copat dans son rapport au Christ, la hiérarc h i e  com me m i n i stère et 
comme service (le t itre est a nnoncé dans cette forme redondante ; 
en cette partie la plus grande place est tenue par des é tudes néotesta­
mentaires et  trad i tionne l l es dues au Père CoNGAR ) ; J I .  L'épiscopat 
dans son rapport aux apôtres, selon la l i ttéra ture chré tienne primi­
tive ( ic i  i n tervient M. CoLSON ) ; I I I .  L'é piscopat dans son rapport au 
peuple de Dieu ( m i n i stère de l 'évêque au sein de l'Eglise universelle  
d'une part, dans l ' Eglise partic u l i ère d'autre par t) ; IV. L'épiscopat 
dans son rapport au pape (on renoue là explicitement avec les travau x  
d u  1er Concile  du Vatican) ; V. Q uelques recherches sur la théologie 
de l 'épiscopat, enfi n, sont indiquées (bilan assez maigre qui est confié 
à M.  LÉCUYER, don t les d ivers travau x  sur le sacrement de l 'Ordre 
sont bien connus) . 

Il est b ien évident que cet ouvrage se situe dans le cadre de la 
doc trine catholique-romaine. Le primat d u  pape, par exemple, n'est 
pas attribué à des conditions historiques, mais a u  donné révélé.  Mais 
aussi ,  la collégiali té épiscopale est constamment rappelée comme 
« une donnée fondam entale de la constitution de l'Eglise » (p. 22) ; 
et c'est ici  que le travail des théologiens catholiques-romains revêt 
un intérêt œcuménique. On est bien obl igé d'observer c ependant que, 
pour le moment, il s'agi t  seulement de recherches et de souhaits ; 
les curieux qui  commenceront par la q uatrième partie leur consul­
tation de L'Episcopat et l'Eglise universelle, en prendront vite 
conscience. De cette « restriction » , les auteurs du recueil  ne sont 
évi dem ment pas responsables, leur labeur vient en son temps, et  le 
tota l de leur ouvrage, r iche et varié,  compose u n  précieux instrument 
d e  tra vai l  pour notre connaissance du cathol icisme.  

U n  autre recuei l  d'études, moins é pais  certes et moins i m portant 
que le précédent, a été publié par la Maison Desclée et  Cie et offert 
à Mgr WEBER, de Strasbourg, pour le c inqua ntenaire de son ordina-



44 P IER R E  PETIT 

tion sacerdotale : Parole de Dieu  et Sacerdoce (Paris, 1 962 ; 306 p . ) .  
Le  ti tre at tire l'œil d u  protestant en  quête de l i ttérature théologique 
qui  l ' in téresse. Les noms qu'il reconnaît lui  sont de surcroi t une 
garantie : URS von BALTHASAR, CAZELLES, FEUI LLET, NEDONCELLE . . . . 
Et pl usieurs études, en fa it, retiennent son a tten t ion, spéc ia lem ent 
celles qui j usti fient le titre qu'il a lu. 

Ainsi, le Père CONGAR écrit-il sur « Les deux formes <l u pain 
de vie dans l'Evangile et dans la Tradition » .  I l  invite ses lec teurs,. 
ici encore, à un rééquilibre. D'une part la tradi tion protestante est 
tombée, j uge-t-il, dans le travers <le réduire les moyens de grâce à 
la Parole.  (Pourquoi l 'orthographe de SMALKALDE est-elle transformée 
en celle de SCH M ALKALDE dans le cours de cet article ? P. 3 7, note 3 ;  
p. 39, note 2 ;  p.  4 0, note 1 . . . ) D'autre part, « on peut avouer,, 
déclare-t-il ,  qu'on a souvent, chez nous, tendu à ne pas voir assez 
l ' inclusion de la foi dans le sacrement . . .  ; en conséquence, on n'a 
pas su ffi samment marqué que la fonction de la parole est in térieure 
au sacerdoce . . .  » (p. 45) .  Ce disant, il indique quand même : « Il 
ne serait pas difficile de recueillir, après le Concile de Trente, des 
témoignages catholiques gardant toute la richesse évangélique et 
tradi tionnelle de la notion du sacerdoce » (p. 45) .  Et de citer tout 
aussitôt BossuET, dans le Catéchisme du diocèse de Meaux. Mais 
si  l'on voulait  apprécier exactement l 'enseignement commu n  des. 
quatre siècles passés, combien d'autres témoins rencontrerait-on qui 
n'avaient pas gardé cette « richesse évangélique » ! Cependant, 
l 'histoire seule ne nous intéresse pas, et nous voulons retenir 
l 'orientation que donne le Père CoNGAR.  

Plus  loin, dans le  même recueil, l 'aumônier des étudiants de 
Strasbourg, M. Pierre BocKEL, fait écho au Père CoNGAR, avec une 
intention directement pastorale, en  un style p lus  abrupt : « Que le  
prêtre soit essentiellement le ministre de la Parole est  une évidence 
théologique » (p .  2 1 7) .  Nous le voulons bien ; mieux, nous nous en 
réj ouissons, même si le mot « évidence » est légèrement risqué. 
Mais aux lecteurs cathol iques qui « tiqueraient » sur l 'adverbe· 
« essentiellement » - ne serait-ce que parce qu'il bouscule le volume· 
doctrinal des enseignements donnés par les canons du Concile de· 
Trente - M.  Pierre BocKEL assène une série de citations péremp­
toires : 1 Corinthiens 1 / 1 7  (ce texte vaut-il directement pour un 
« prêtre » catholique-romain  de 1 962 ? ) ,  ORIGÈNE, le pontifical (rite 
de l'ord ination) et PIE XII . . . qui, en effet, écrivait, en 1 954,  à des 
congressistes réunis à Montpellier, qu' « il n'est pas de tâche plus 
essen tielle que d'annoncer au monde la Parole de Dieu » .  C'est nous 
qui soulignons ici essentielle, car ce va-et-vient des textes que nous 
l isons, et de nos réactions, montre un catholicisme en marche dans 
une direction qui nous réjouit.  

De cette direction nous ne distinguons évidemment pas les étapes 



QUELQUES LIVRES CATHOLIQUES 45 

à venir, et nous ne croyons pas que la prochaine sera la s imple 
reproduction de la Réforme historique. Dans le mouvement œcumé­
nique nous prenons notre part de risques . . .  Ce mouvement entraîne 
.présentement une tel le production en l ibrairie qu'une nouvelle diffi­
culté surgit pour les paroissiens, les pasteurs, voire les théologiens : 
-comment choisir leurs lectures ? Méritent l'attention les deux volumes 
de l'ouvrage d'un dominicain canadien, le Père Bernard LAàlBERT : 
Le probleme œcuménique (Editions du Centurion, Paris, 1 962 ; les 
deux volumes, 734 p.) . 

Avouons tout de suite nos travers : u n  protestant cherchera 
peut-être, comme le test d'une bonne information interconfessionnelle 
et donc d'un bon travail  d 'ensemble, les passages où i l  est parlé des 
formes de sa foi, doctrinales, l i turgiques, discipl inaires .. . I l  rencon­
trera sans doute des rédactions malheureuses . Par exemple celle-ci : 
« Or, u ne fois LUTHER et CALVIN disparus, c'est avec ses défauts 
comme ses qualités, ses certitudes comme ses improvisations que 
cette conception du christianisme fut canonisée, devint règle d'ortho­
doxie . . .  Les dénominations protestantes échangent des critiques sur 
leurs fondateurs respectifs, mais pour chacune, le sien propre est 
infaillible , (p. 95 ) .  On voit bien ce que le Père LAMBERT a sans 
doute voulu dire dans la première phrase ; mais les mots qu'il a 
utilisés (canonisée, règle d'orthodoxie) ont faussé son propos. Quant 
à l ' infaillibilité qui serait reconnue à LUTHER ou à CALVI N, on ne 
voit pas du tout comment en expliquer l'intervention ici ! Mais si 
quelque calviniste que ces phrases n'ont pas découragé, poursuit sa 
lecture, i l  aura bientôt l'occasion de « boire du petit lait  » : « Le 
luthéranisme, après avoir pris la tête de la Réforme, fut assez vite 
dépassé et de manière définitive par le calvinisme. . .  » (p. 97) .  
Et : « Dans une très large mesure, l'apparition du Mouvement 
œcuménique contemporain est la résurgence de l'esprit œcuménique 
de CALVIN » (p. 98) .  Nous ne remarquons pas seulement cette 
déclaration parce que nous écrivons dans « La Revue Réformée » ,  
mais parce qu'elle ramène à notre mémoire telles o u  telles consignes 
que donnait le réformateur aux destinataires de ses lettres, consignes 
auxquelles l 'actuel œcuménisme n'a rien ajouté, par exemple celle 
de n'être pas conduits, dans les disputes théologiques avec les 
« papistes », par l'intention de « gagner » sur l 'adversaire. 

Mais ce n'est point correctement aborder l'œuvre du Père 
LAMBERT que de le faire principalement ou premièrement selon cette 
méthode. Cette œuvre réclame une lecture tranquille et entière ; el le 
est contre-indiquée pour l 'homme pressé ! En fait, une vaste infor­
mation sert de soubassement au travail  théologique de l'auteur. Que 
cette information soit souvent de source américaine, cela nous rend 
service, enfermés que nous sommes généralement dans la �onsulta­
t ion de sources européennes ; que les bas de pages ne s01ent. pas 
alourdis par des masses de références. selon la mode que smvent 



46 P I E R R E  PETIT 

avec complaisance trop de théologiens, cela nous repose et ne nous-. 
paraît pas moins sérieux . 

Chance historique de l 'Unité, genèse de la séparation de l'Egl ise 
en Eglises, modes du passage de ces Eglises à l'Eglise, problème de· 
l'essence du chri stianisme, de la mission de l'Eglise dans le monde, 
puis de sa structure, et ensu ite de sa l i turgie : tel est le dévelop­
pement <le la plus grande partie de l 'ouvrage. Viennent ensuite 
l'ex�men psychologique et sociologique du chri stianisme en mouve­
ment d'unité .  Deux chapitres, enfin, sont réservés à l'Orthodoxie et 
à I sraë l .  J uste apparaîtra l'insertion de celui-c i .  Mais pour cel le-là 
on j ugera peut-être que le  protestantisme, mieux répandu au travers 
de tout l 'ouvrage, a la part plus belle. 

L'auteur est donc un catholique-romain, et qui déclare de prime· 
abord que sa pensée, avant qu'il n'écrive quoi que ce soi t,  s'est 
tournée vers son Eglise, « mère vénérable à l'inépuisable sagesse » 
(p.  9 ) .  Mais cela ne l 'a pas empêché de tracer et de  suivre les 
grandes l ignes d'une authentique « œcuménologie » ,  selon le terme 
qu'emploie Dom Olivier RoussEAU.  Quand on a lu  le nom du 
Père Bernard LAMBERT, on s'est peut-être demandé quel était cet 
inconnu qui aj outait deux volumes à tant d'autres sur les rayons 
des l ibraires. Cet inconnu avait certainement travaillé depuis long­
temps, dans la discrétion, car son intervention a d'emblée une 
remarquable qualité .  

Puisque nous parlons œcuménisme, terminons cette chronique 
par un l ivre d'histoire ecclésiastique. On y verra quel fut le  souci 
concil iaire pour un pape moins heureux dans la préparation de son 
dessein que ne vient d'être JEAN XXI I I, nous voulons dire PAUL I I I .  
L a  Hongrie, l'Espagne, divers pays, parmi lesquels i l  convient d e  
mentionner particulièrement l a  Belgique e t  l 'Allemagne, ont, depuis 
la fin du xrxe siècle, entrepris de publ ier la correspondance des 
nonciatures pontificales. Or la France, dont la nonciature perma­
nente fut l'une des premières et des plus importantes, était notoi­
rement défavorisée ; on le déplorait. Les tentatives faites au début 
de ce siècle par M. l 'abbé FRAIKIN et par Dom ANCEL n'avaient pas 
eu de suite. Heureusement, voici que la publication souhai tée 
reprend, et dans de bonnes conditions, sous le patronage de la 
Faculté d'Histoire ecclésiastique de l 'Université grégorienne, et de 
l 'Ecole française de Rome, ainsi qu'avec l'aide du Centre national 
de la  Recherche scientifique. C'est M. le  chanoine LESTOCQUOY, 
h istorien dont le nom est connu et estimé, qui entreprend cet 
ouvrage : Correspondance des nonces en France, Carpi e t  Ferrerio 
( 1535-1540) - A cta nun tiaturae gallicae 1. - Presses de l 'Univer­
sité grégorienne à Rome, et Editions E.  de Boccard, à Paris ( 1 96 1 ) ; 
L I I  et 645 p.  

Dans ce premier ouvrage on ne trouve pas, malgré son épaisseur, 



QU ELQ U ES LI V RE S  CAT H O LI Q U E S  4 7  

tous les textes en leur état complet. Rappelons à ceux qui l'ignorent 
que la règle était, pour les nonces, d'écrire au moins tous les quatre 
jours, que souvent ils écrivaient plus fréquemment, et qu'on leur 
recommandait de ne pas être trop brefs. Pour « les choses d' impor­
tance » seulement, annonce M. LESTOCQUOY, le texte original complet 
est reproduit ; i l  est en i tal ien.  Pour le reste - et aussi parce qu'i l  
arrive que le texte original soit perdu - on trouve des analyses,. 
des résumés sobres et précis, établis en langue française. A plusieurs 
reprises nous aurions sans doute aimé l ire un document comple�. 
par exemple tel le lettre de NOBILI à R ICALTO ( 1 0  j uin 1 53 7 ; p. 267)  
dans laquelle nous aurions entendu l 'opinion du roi  FRANÇOIS Jer­
sur les luthériens et le Concile ; original et copies en ont été perdus. 

Les nonces menaient la vie de la cour, et leurs rapports, d'un 
ton parfaitement « profane » ,  donnent une fidèle image de celle-ci .  
L'indisposition d'un prince, une étape pénible en quelque lieu du 
royaume, un abcès ou u ne diarrhée du roi, quelques milliers de 
lansquenets qui se déplacent sur les frontières, des galères qu'on 
réclame contre Tunis et que FRANÇOIS  1er n'accordera pas, un chapeau 
de cardinal qui, vingt fois soll icité, ne vient pas . . .  Tels sont les 
menus faits qu'on peut y lire à longueur de pages .  A travers ces 
menus faits, on voit se j ouer toute la poli tique des « grands » de 
ce temps-là : CHARLES-QU INT, dont FRANÇOIS  Jer se méfie, HENRY VIII  
dont la théologie est  flottante parmi les  troubles politiques. Ni le  
danger turc ni le  péril protestant ne  réunissent ces  princes chrétiens. 

Du protestantisme en particulier nous aimerions entendre parler 
davantage tout  au long de ces documents, en de telles années ! Ici 
ou là nous apprenons qu'une troupe de lansquenets est pour moitié 
catholique, pour moitié protestante ; que la répression des anabap­
tistes s'exerce en Flandre ; que MÉLANCHTON (orthographié par erreur 
MÉLANCTHON, p. 43, ce qui blesse l'œil dans une édition aussi 
remarquablement soignée) accepterai t le sacrement de l'autel et la 
suprématie du pape . . .  Mais cela paraît bien peu au lecteur protestant. 
I l  convient donc de lui  rappeler que la fonction des nonces de ce 
temps-là était très différente de celle - pour le moins ambiguë, et 
qu'on s'étonne de ne pas voir dénoncer plus souvent qu'à l 'occasion 
de quelque crise - des nonces d'aujourd'hui ;  ils étaient strictement 
des diplomates, représentants d'un souvera i n  étranger. Les questions 
religieuses n'étaient pas de leur ressort ; rois, ministres et gens de 
la Sorbonne étaient là-dessus bien d'accord.  Mais de plus, il convient 
peut-être d'entendre là une leçon de l 'histoire, théologiens incorri­
gibles que nous sommes plus ou moins, qu i  portons de telles lunettes 
que nous ne voyons plus les faits. Le Père Bernard LAMBERT é�ait 
bien conscient de notre travers quand i l  commençait  son chapitre 
sur le problème historique de l'Egli se et des Eglises pa�· �ette 
phrase : « A la base du travail  œcuménique, s'il y a les prmc1pes, 
i l y a aussi  les fa i ts » (p. 7 7 ) .  



CONFERENCE INTERNATIONALE REFORMEE 

LE CHRÉTI EN ET L'ÉTAT 
du 27 au 30 août à Bruxelles - Belgique 

L'enseignement biblique sur l'autorité de l'Etat, 

par le Dr Pierre MARCEL, France. 

La nature et la tâche de l'Etat, 

par le Dr Herbert FROST, Allemagne. 

La puissance du glaive et  son développement m oderne, 

par A. PoT, Pays-Bas. 

Le Chrétien et  la Démocratie m oderne, 

par le Prof. D,. H. VAN R IESSEN, Pays-Bas. 

Le Chrétien et  l'Etat totalitaire, 

par le Dr Hans DoMBOIS, AHemagne. 

Pour tous renseignements complémentaires, programme complet, 
inscriptions, s 'adresser 8, rue de Tourville, Saint-Germain-en-Laye, 
Seine-et-Oise, France. 

Vu l'abondance des matières d'actualité, nos rubriques : Bibliogra­

phie, Nouvelles brèves, etc ... , sont reportées au prochain numéro. 



LA R EVUE REFORMEE 
A b on neme nts. e nvola de fonds et dons 

Les a h o n 11 e m e 1 1 t  s de solidarité pe rmett e n t  d'assurer Je serv ice de la Revue • 
a ) ti prix rhl u il , n u x  p a s t e u r s  (ou a s s i m i l és)  et a u x  é� u d i a n ts ; 
b) g ra t u i t em e n t  a u x  b ib l i o t h è q u es d'hôpitaux, de sa n a s, de pri sons, etc ••• : 
c) a u x  h i h l i o t h è q u e s  d'èt u d i a n t s et de d iverses Facult � s. a fi n  d'y faire connai-

t re nos p u b l ica t i o n s e t  en \' U e c1 · u 11 c  ra i so n n a l> l e  propagande.  

Po u r  so u t e n i r  n o t re œ u v re l ' t  fa ci l iter n o s  pu b'l icat i o n s, d e s  dons peuvent �tre 
a d re s s (• s  so i t  pa r  d e s  core l i l{ i o n n n  i re s  f ra nça i s  q u i  d é s i re n t  s'associer à not re t ra­
v a i l ,  soit  par d e s  p ro t es t a n t s d ra n 1;e rs < JU Î ,  s a n s  vou l o i r  s'a hon n e r  à l a  Rt1111t 
Réformée, son t ce pe nd a n t  h e u re u x  d e  part i c i per à n o t re e ffo rt . 

F R A N C E  : Co m 11 1 a11 d 1· s : �. l' l l l' de To u l'\' i l l e,  Sa i 1 1 t - < ; l· rnrn i 11 - l· 1 1 - Luye ( S . -l't - 0 . L 

A b 1111 11 <• 111 en ls,  e n vois de fonds ri d <Jns : M . Jea n :\I A H CEt. ,  2:1, r u e  de Tou r\' i l lc,  
Sn i 1 1  l - ( i e r m a  i n -c n - La y c ( S .-(' t - 0 . ) . C.C. P . 7 '.!8.J . f i :! . 

A bo 1 1 1 1 c m c 1 1 I  : 1 4  F. A h o 11 1 1 c m l' ll l d l· s c t l i d a 1 · i t i· : '2� F ou p l u s . 
Pa st eu rs et a s s i m i l l• s, {·t u d i a n h  : p r i x ri·d u i t ,  !) F . 

A LLEM A G N E : Pa s t or W i l h e l m  LAS<i ENOl l L , H h c)· <l t , J{ i rc h s l ra sse 1 .  l\o n t o N r. 48 54. 
S t ii d t. S pa r l<n ssl', H hc y d l .  P o s t chcck a m t  : l\ ü l n  7'275 . 
A h o n n c m c 1 1 t  D.M . 1 '.! ; Et u d i a n t s :  D . :\I . 8 . 

B EL<i IQ liE : M. l e  pa s l e u r  P a u l o  :\ I E N n ES, 2 75, <1 n· 1 1 u c  C h a r l e s-Q u i n t ,  Br u x e l l e s­
G a n s h o rc 1 1 . Co m p t e  c o u ra n t  po s t ; i J 3 7 7 (i .0 5 . 
A b o n n e m e n t  : 1 20 frn 1 1 c s  be l ge s . :\ h o 11 n c 1 1 1 c 1 1 t  d c  :-. o l i d a r i l é  : 1 80 fra n c s  b e l g e s  

01 1  p l u s .  
Pa s l e u 1·s l'i l' l u d i : i 1 1 1  .... : ! OO 1 ' 1 · : 1 1 1 l' :-. l i l· l g l' s . 

E T A TS- l' N IS. CAN A DA STECH EHT- H A F:Œn l n c.,  31  E a s t  l O t h  S t re e t ,  N e w - Y ork 3,  
�.Y.  ( C .S . A . ) . 

A ho 1 1 n e m c n l : $ ; 1, A bo 1 1 1 1 c m c 1 1 l  d e  s o l id a r i t é  : � 6 o u  p l u s . 

U H A :\ D E- BH ET ..\ ( j :'\ E  : T h e  H l'\' . < I . S . H . Cox, ( i8, \\'11 1n· 1 1  A \·c 1 1 u e, B r o n t l e _y ,  l\t� n t .  

A bo n n e m e n t  : .t 1 ,  S t  u d l' l l t  � u h . s h .  1 3 . 

IT A LI E : L i hrcl ' Îa  d i  Cu l t u ra H e l i g i o s a ,  P i a z z a Ca\' o u r  3:.!, H o m n ,  C.C. Po s t a le 
1 1 26n2. 
A bo n n e m e n t  : l i re s 1 .5<l0 . 
P a s t e u r s  d ;1 � s i 1 1 1 i l i• s ,  d u d i a 1 1 t s : l i re s : 1 .000 .  

P A Y S- B A S : M .  Th . •  J . B A llEN'I SEN ,  Le ij w e R 1 7 6 .  s'- G ra \'en l t a ge . Po st re k e n i n g  
N r .  :11:�4 ;>73.  Te i e foon : 3357 03 . 

:\ h o n n c m c n t  : F I .  1 1 . :\ h n 11 1 1 c m e 1 1 t  d t• so l i d a r i t l- : F I .  :!Il ou p l u s . 
Et u d i a n t s :  p r i x  r(· d u i t s :  F I .  7 . 

P O l\ ' IT G A L : H u i  A n t o n i o H on n H; u i,;s, Ba i t' I' • •  d: 1  B o: i Y i s t a ,  � l - 1 " , Po n t a  De l g a d a ,  
S . M i g tH' I ,  A ço rc· s . 

A bo n n e m e n t  : 60 $ OO . 
P a st e u rs et a s s i m i l é s, é t u d i a n t s  ; 4 :1 � 50. 

� l ' I S S E : M . H . B U R N J E n , 39, bo 1 1 l en1 rd G ra n ey, L a u sa n n e .  C o m p t e  po s t a l  : 1 1 .6345 . 
A h o n tH' l l l C n t  : 1 2,;-,o f ra l l l' S su i s � c s  . .-\ h o n i H' llH' l l l d t• s o l i d :1 r i t C:· : '..!;) fra ia· -; :-. u i -., :-.c s 

ou p l u s . 
J>a s l l' ll t'S  l' i :i -. -. i m i l c.'· � . C:• l u d i a n l s : p r i x  1·C:·d u i t .  8,:'> t l  t 'r : l l l l' S  -.; u i s sl' :-. . 

...\ ( ' T H E S P A Y S : F 1 :, , -



PUBLICATI ONS DISPONI BLES 
(Extraits) 

(au s it'.·ge de La Revue IU{o rmée, cf.  page 3 de la cou vertu re : F ra nce) 

Jean DE S I SMONDI ( 1 773-1 842) . P réc u rseur de l ' Economie Soc i � l e  . . . . . . . . . . 
Pierre BOURG UET, Opin ions su r le Concile (2- éd.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Jean CALVIN, Sermons sur la mo r t  et pass ion du Ch ris t (Esaïe 1.1 1 1 ) . . . . . .  . 
Jean CALV I N  : 

La .Ya t ivité : 
1 .  L' A n no nce fa i t e  à Marie et à J o seph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . · 
2. Le Ca n tique de Marie . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . · . . . . . . . . . · . . .  . 
3. Le Ca n tique de Zacharie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
4 . La Nai ssa nce du Sau \'eu r . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

F 
6,-
6 
5,-

-l, -
-1,-
4,-
4,-

Les quatre fascicu l es e n se m b l e  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  ' . . . . .  . 1 2,-
Brève Instruction chré t ie n n e ,  A d a p t a t i o n  en fra nça i m oderne, c Les 

Bergers el les M ages > . . . . . . . . • • . • . . • • • . • . • . . . . . (port e n  plus)  
Pe t it Tra ité de la Sain te-Cën e ,  A d a p ta t i o n  e n  fra n ça i s  modern e, c Les 

Bergers et  les Mages >, . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ( port e n  pl u s) 

Augu ste LEC:ERF : 

Let Prière . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
Des Moyens de la G râce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Le Péché et la Grdce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

P ierre l\f A R ct:r. : 

Le Bap t êm e , Sacrement de /'A lliance de G râce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
L'Actualité de la Prédica t ion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
A /'Ecole de Dieu , Catéc h i s m e  n; fo r m é  (!l,60 F ) . A l'F.co u t e  de Die u , 

M a n u e l  de d i rect i o n  s p i r i t u e l l e  . . . . . . . . . . . . . . . . . . ( port e n  p l u s )  
Gethsén1an é . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  , . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Le témoignage en parole et en actes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
Chris t expliq uan t  les Ecrit ures . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Ca tholicis m e  et Protestan tis m e ,  Lettre pastorale du Sy node gé néral  d e  
l 'Egl i se réformée d e s  Pay s-Das s u r  l 'Eg l i se c a t h o l ique -ro ma i n e . .J •  éd ., 
« Le s Bergers et les  Mages > ,  . . • • • . • . . . . . . . . . . . . . . . . . ( po rt en p l u s ) 

La Confession de Fo i des Eglises réform ées en Fran ce, ou Co n fe ss i o n  de La 
Hochd l e . F o r m a t  de poc he, c L e s  Be rge rs . el  l es  Ma ge s » . . . . . . . . . . .  . 

Sécularisatio n  du Monde modern e, p a r  H . DOOYBWEERD, R. G nou, D. M . 
LLovn-J ONES, Jea n CADIER, A ndré Sc. HLEMMER, etc . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

G . C. BERKOUWER, Incert itude m oderne et Foi ch rétienne . . . . . . . . . . . . . .  . 
Théod o re DE BÈZE, La Confession de Fo i du Ch ré tien,  Te xte m ode rn i sé, 

I n t roduct io n ,  préface e t  n o t es d e  M ichel  Héve i l la u d  . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
Herman OOOYEWEERD, La 11 o u velle tdche d'une ph ilosoph ie ch ré t ienne . .  . 
P ierre LEST R I NGA NT, Le Minist ère de l'Eglise auprès des malades . . . . . . . . . 
J o h n  M U R RAY, Le Divorce . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
A rthu r PFE N N I NGER, Po u r  l'Ho 11 n e u r  de D ieu (Le d ra m e  de l a  v i e  de Ca l v i n ) , 

P i èce en trois actes, a d a pt a t io n  fra nça ise d'Ed m o n d  D u m é r i l  . . . . . . 
A ux Editions Lab o r  et Fides de Genève (S u isse) : 

3,45 

3,45 

8,­
-1,50 

7,-
2,-
2,-
3, -

6,90 

3,30 

H, -
6,-
8,-
6,-

4,50 

( Diffu seur pour l a  F ra nce, Libra i rie P rotesta nte, 1 40, bd St-Germa in , P a r i s, 6") . 
Jea n  CALVI N, Com m e n taire sur l'Ep ltre aux R o mains, re l ié . 
J ea n  CALVIN,  Inst it u t ion de la Relig ion Ch ré t ien n e ,  4 vol u m es . 
Jean CALVIN, Com m l' n la ire s u r  le livre de la G e n èse . 
Jean CALVIN, La vraie façon de réform er l'Eg lise . 
A nd ré 81.ÉLER, L'Hu manittm e social de Ca l vin . 

Le G é ran t  : Pierre Cb . M A RCEL. 

l .F .Q. A ., CAHOH S . - 3 1 .25 7 .  Dépô t l éga l  : 1 1- 1 963 


